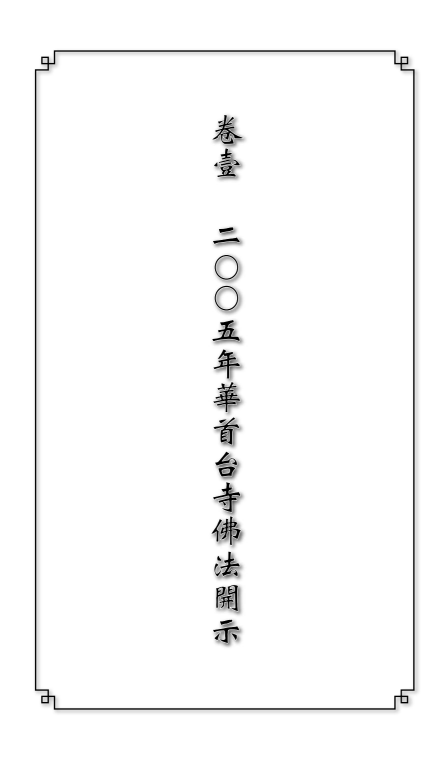
|             |            |       |               | 壹             |
|-------------|------------|-------|---------------|---------------|
| 請問居士可否穿羅漢鞋? | 佛教的稱號及禮儀。二 | 又提倡呢? | 短期出家及八關齋戒開示。三 | 二〇〇五年華首台寺佛法開示 |

| 項,請法師慈悲指導。一三 | 應如何按步就班地學習及實踐,以及修持過程中需要注意之事 | 《大乘止觀》乃〈天台宗〉之一部佛學鉅著,吾人欲修此法門, | 〈天台宗〉 今《大乘山鹳法門》 | <u>E</u> | 是那四句?那三假?一一   | 〈天台宗〉説:「宇宙萬有一切諸法不出四句、三假。」請問 | 《華嚴經演義鈔》曰:「乘戒有四料簡。」請問有那四種? | 經書上常説三藏十二部經,請問如何解釋? + |
|--------------|-----------------------------|------------------------------|-----------------|----------|---------------|-----------------------------|----------------------------|-----------------------|
| 三五           |                             |                              |                 |          | $\overline{}$ |                             | 八六                         | 八                     |

卷貳

## 卷叁 學佛篇



# 短期出家及八關齋戒開示

生不開 説 駁 信眾懷疑佛教道理,可 問 古 如你程度低 知道你的程度,又怎麼跟你講説佛法呢?講經説法要契機契理 〈禪宗〉 徳説 , 0 , 你得不到益處。 否則便是冒犯神靈 」大家要是在佛學上有甚麼問題,  $\Box$ : 所謂: ,菩薩難下手。 圓 我用高深理論解釋 頓 「大疑大悟,小疑小悟, 教無人情, 佛法是真理 以提出發問 0 其他宗教不喜歡人家發問 」祇要你開口問,我便知道你的程度如何 有疑不決祇管爭。 你聽了也不明白;若是你程度高 。外教認為他們的教理是絕對真理 真理那會怕人家問?大家問得越多, 一定要提出來問個明白 不疑不悟。 而今改為 ,我們佛教歡迎人家提問 「佛法無人情,有疑不決祇管 ,最重要大家聽得明 問到 '。你不開 我用簡單淺易道理講 水落石出 不能懷疑 越能啟發智 П 0 所謂: 問 0 佛教容許 , , 不容辯 我那會 白 慧 一眾 0 假 0

小乘經有九部 〈淨土宗〉 0 〈淨土宗〉 大乘經有十二部。十二部經中有一 有三部經 無量壽經》 部 叫 無 《觀無量壽經》 問自説 屬於佛 教八大宗派之  $\wedge$ 佛 説 阿 彌 陀

佛陀請教 有自己説 世界有阿彌陀佛及極樂世界這個莊嚴淨土, , 此三部經的題材就是無問自説,是佛陀自己講出來的 出來。 ,所以十二部經中有十一部是弟子們問,祇有一部是佛陀無問而自説 其他十一部經都是佛的弟子們提問。弟子們對佛法有疑問之處 不懂得問佛陀有關於極樂世界的情況 。我們凡夫眾生,不知道他方 很 佛陀唯 喜歡 向

是明瞭 趕快問 大家有甚麼問題要趕快問 能大師欲 坑 釋迦牟尼佛八十歲那 0 」誤傳佛法罪過很大, 0 倘若弟子們曲解如來真實義,又將之推廣弘揚 回家鄉圓寂 年預知時至 ,他預早一年前通知大家,翌年七月將會回 0 佛教就是主張大家有疑問要提出來 佛陀不願弟子們負上因果責任,所以催促弟子們發問 ,知道自己快將涅槃,特別提示弟子們有甚麼疑難 , 所謂 : 問得越多,對佛教 新興縣家鄉,不再回 「一盲引眾盲 , 相 0 六 問題要 理 牽 來 祖 入火 越 惠

十多年前 及生活上的種種問題 我在香港每星期設立一堂學佛 都 可 以 提出來發問 答問 我為大家解答。 , 無論在佛學上、 又十多年來 家庭上 ` 工 作 我在大陸 上 感情上

及加 節 現在各位 拿大等地 有任 每次舉辦 何佛 學 短期 的 問題 出家及八關 請提 出 齋戒 來 期間 我為大家解答 連續七天都設有 學佛答問 這個環

### 問 中 或 佛教二千年來沒有舉辦短期出家及八關齋戒,為甚麼現在又提倡 呢?

答 : 沒有 的 中國人性格保守,出家之後要永遠出家,不能還俗,還俗有罪過 人不敢再踏足寺廟,因為怕出家人看不起他、輕視他 0 短期出家及八 關齋戒在 中國二千年來確實沒有舉辦 過 0 原 , 就是罪人。還了俗 因是甚麼呢 ?因為

霉 我自 過倒霉日子 一生?所以在 小出 家 , 經常聽到 ,做任何事都注定挫敗, 中國沒有舉辦短期出家 一般人這樣說 : 。究竟這種觀念合不合情理 不會成功。 「出了家就不能還俗 」以前的出家人誰敢還俗 , 還 了 5 俗是罪人 5 誰 以 想倒 後

情 功德 一個人 個 人出了家幾年 上 !人言總是可畏 出了家幾年 假若一個人出了家幾年 説 念佛 ,沒有做惡因 , 可 聲 知他念了多少佛!拜了多少菩薩!誦了多少經 ,人人都説出家還俗會招來不幸,有誰膽敢舉辦短期出家?籌 , 福 增無量 ,作惡多端, , 祇是還了俗 ; 禮 佛 一拜 無惡不作,他將來一定得到惡報 ,為甚麼會結惡果, , 罪 滅 河 沙 ; 誦經 倒霉 旬 ! 他得 智慧 生呢? 到了很大 如 0 那 海 / 麼 不合

重視 者肯定遇上無數阻 至於 八 戒 八關 齋戒在 中 力 或 , 同樣沒有舉辦過 遭受無數人指責批評 因為 中國是大乘佛教國家 所 以中國二千年來沒 有舉辦 重 五. 短 期出 不

上: 五 戒就是: 不殺生、 不偷 盜 ` 不邪淫 不妄語 ` 不飲 酒 0 戒就是上述的 五. 戒 再 加

油 潤 紛 滑 條 皮 0 離花 膚 在 炫耀自己與眾 印 確 度 香瓔珞香油 能 , 那些大富 令人舒服 木同 塗 大貴的 ,是尊 身 點,這是 0 不 貴的 以花 人喜歡在身上 這鬘裝飾 盯 象徴 度 人的 0 至於香油 ` 風俗習 掛香花 不香油 塗身 和 因 瓔珞 為 , 印 這些是印 度 滿 身都 天氣炎熱 是 度 炭飾 佛 教 物 界 重視

床 睡 普 離 廳 捅 高 小床 勝床上 劇 便 院 巨足 聽歌 一坐及作 看 夠 戲 倡伎樂故往觀聽 令人 高廣大床令人容易生起欲念渴望 沉 醉於欲樂中 0 這是出家人的 容易放逸散 戒 漫 , 條 因此 0 配 出 戴 不 家 宜 飾 人 眠 物 少 坐高 欲 知 廣大 足

氣、沉迷視聽享受,使人欲望無窮,妨礙精進修道。

戒。 佛教認為吃肉沒有問題,嚴守持午至為重要。 我們中國佛教非常重視不吃眾生肉,不接受出家人吃肉,認為不持午沒有問題;小乘 八戒 七、 但中國大乘佛教則不太重視,因此沒有人提倡八關齋戒。這個觀念是有道理的 八戒 離 非時 , 食 小乘佛教是十分重視 0 就是持午,過了正午十二時不可以進食任何東西。 。所以泰國、緬甸 、斯里蘭卡流行受持八關 八戒之中

視我們 不持午 家人吃肉過失多 午吃眾生肉 一九 五 」若你問我: 不持午,究竟誰的過失多?誰的功德大?幾十年前我已跟大家說過  $\bigcirc$ ,他們認為不如法 年我在泰國住了幾個月 ,沒有慈悲心 持午功德少。我們中國出家人不吃眾生肉功德大,下午吃飯 「你的思想根據那個地方來?有沒有經典引證?」 ,我們同樣不承認他們是比丘。我們輕視他們吃肉 ,我們沒有持午不是比丘 ,泰國出家人看見我們中國出家人持素 ,祇是齋公齋婆。 這個可沒有 他們來到中國持 ,下午吃 : 一他 他們輕 過失

聖教量 雖然我沒有看見經典上有記載 但我認為這個理論合情合理 絕對沒有 絕對合乎

前幾年 猶勝葷血 我從 本佛書裡偶然看到古德説了四句 偈 今多蔬菜 不節晚 食 此 非

今多蔬菜,意思是我們中國出家人祇吃素菜,不吃肉。

不節晚食,可是沒有節制在晚上吃東西。

午 雖非 根據佛學字典解 釋 **齋的意思是中午過後不** 吃飯 雖然出家人吃素沒有持

猶勝葷血,總勝過吃眾生肉。

這位高僧大德説的 話證 明我的 思想沒有錯 0 以上 一四句 礍 證明小乘人吃眾生肉過失

來。其中有三個原因 國出家人多數不持午, 它是正還是邪?是好還是壞?是輕還是重?我們有強大辨別是非對錯能力。為甚麼中 國的思想文化無可比擬 思想就寬宏廣大 中國文化淵 博 , 廣大精 , 所以我經常說: 深 不堅守二千年前的佛教戒條?首先要了解佛制過午不食戒的由 。中國人遇到每一件事情必定經過深思熟慮,詳細思考, , 中國 人的思想非常宏大 泰國、緬甸 、斯里蘭卡、西藏等地的思想文化與中 。思想是從文化 來的 文化 淵 究竟

為日 第一 餐給他們要預備多少飯菜?除了滋擾人家,還加重人家經濟負擔,惹人討厭 個原因 中 一食,不再麻煩人家太多。每日祇准在正午前托缽一次 :他們托缽乞食的。晨早托缽 ,下午托鉢 ,晚上又再去托缽 ,早上和晚上不准托 。人家供養三 ,於是改

第二個原因 禁止晚上托缽 。事緣有一 次 位比丘在一 個天色陰暗 雷電交加 的 晚

來這件 產 托缽的比丘是鬼, 光照亮這位 女施主是一 0 為 事情傳開 ,避免有 名孕婦 又高 0 這位比丘 同樣事情發生 嚇得她跳了起來,著地時不慎跌倒 又瘦、又黑 引起大眾議論紛紛 ,當她打開門 的外形又高 、又醜的比丘 ,釋迦牟尼佛因此制戒 正想供養這位比丘的時候 ` 又瘦 ,眾人皆埋怨出家人晚上托缽 又黑 0 由於女施主看不清 又醜 ,最不幸的是女施主 ,從此 0 來到 , 不准出家人晚上外 天上忽然閃 楚, 一戶人家 誤以 引致婦人跌 小產了 為站 出 門 電  $\Box$ 乞食 在 光 出 倒 閃 小 П

第三個原因 食 所 以 : 佛書上有記載 佛陀主張日中一食,最重要是中午食,早上和 ,晨早是天人食 , 中午是諸佛食 晚上不准進食 ,下午是畜生食 晚上是

(上三個) 原 因 就是為甚麼 小乘人受持第 八戒 過午不食

至於吃肉 們過去生父母 方 面 , 兒女 切眾生皆是我們 ` 兄弟姊 妹 過去生的父母 親戚朋 友的 肉 六親眷屬 佛書上有 0 我們 説 吃眾生肉 我是已成之佛

面 成佛。要是你吃眾生肉 眾生是未成之佛 來說 。吃眾生肉罪過很大,下午吃飯過失少 ,你吃了眾生肉,將來必要償還 切眾生都是未來之佛,祇要下功夫修道 , 便是吃了未來諸佛菩薩的肉,也吃父母兒女的肉 你吃半斤要還八兩 , 因此 一切眾 , 我 生 將來 不吃眾生 從因果方 都 可以

著做。 遷 不適用的少講。小乘佛教既古板,又固執守舊,不管戒律適用不適用 大乘佛教思想是不古板 為何還要墨守成規,牢牢堅守著不變?二千年前的佛教戒律, 戒律規條是事相,是假的、可以變動的,因時制宜 大乘佛教能隨著環境改變,若能適應環境才能普度眾生 ,活潑潑的,未必依從二千多年前 ,因地制宜 的 佛教 適用 戒 。已不合時 律 , 的我們 0 一成不變地照 代 宜的 不斷 戒

前往馬來西亞檳城旅行 外面旅行 香港是舉世 , 到不同國家的寺廟參訪交流 知名的國際大都市 ,這個地方有小乘佛教 ,又與世界聯繫緊密 。有一次,香港佛教僧 ,也有大乘佛教 ,交通甚為方便 伽聯合會會長洗塵法師 他們時常舉辦短期出 0 香港僧侶 經常 到

貴 ; 罪障 家及 緣 可 八 八關齋戒 推行 得生天上;九、 ,受持 免除橫禍 ,參加 八關齋戒功德極為殊勝 人數非常多 兀 往生助緣;十 遠離惡趣;五 ,很受當地人歡迎。 臨終歡樂;十 有十二種 福報優厚;六 利益 洗塵法師認為這個 : 得相好身;十二、 成就迅速;七、 脱 離病苦;二、 方法在香港同 來世尊 佛 道 滅

之後 現代 法 , 人生活緊張 洗 , 達法師 更能獲得十二種利益 開始籌辦這個活 ,勞碌奔波 ,讓在家居士親身體驗幾天出家生活 功德 動 0 , 甚有意義 , 舉兩 得 何樂不為 , 既 5 可鬆弛身 因此 口 到 香港

少艱辛 地過著! 反 對 語所 不贊成舉辦這個 困 短期 難 宗被多 出 「萬事起頭 家及八關 少人批評 活動 齋戒 0 的 5 \_\_\_ 籌辦 生活 點 過程 也沒有錯 可 中 知道當 遭受極大阻 真的 初發起籌辦的時候 很不容易 力 有出家 你 洗塵 現在 也 有 法師經 在 可 家居 以 安安樂樂 歷 強烈

家 有 董事一職。還有一位在鼎湖山曾當過住持的老和尚勸阻他道: ,出家後再還俗,往後日子,你會事事不如意,障礙重重。 0 数學校 位 結果退出了,沒有參加短期出家 楊日 但是佛教聯合會給他很大壓力,阻止他參加;倘若他參加短期出家 霖大居 ,社會地位很高。 士 ,他是商人 他對洗塵法師說: 也是香港佛教聯合會董事 「你舉辦短期出家 。曾創辦道慈佛 」他受不了多方面 「你不能參加短期出 ,我第一個支持 , 就 要解退 社 的阻 又

洗塵法 收集得到的統統是反對的聲音: 會的辦事人看見干預無效,便派人拿著錄音機到處訪問高僧大德, 師不理會其他人怎麼阻止他、妨礙他 「不能舉辦!」當初的障礙是多麼可怕 ,祇管繼續他的籌辦工作 徴詢 香港佛 他們 的意見。 教聯合

大; 所謂 個人也可以把佛教糟蹋下去,籌辦短期出家得不到支持 個人也能把國家傾覆敗壞。我們佛教亦是一樣, 「國家興亡 ,匹夫有責。 \_\_\_ 不要小看一個人的力量 一個人可以 ,全是反對聲音 一個人能 把佛教提升起來; 把國家富強壯 ,誰敢繼續

辦呢? 撓 硬朗 他 無懼 洗塵法師天不怕 , 那股強大反對勢力 不怕艱苦困 難 地 0 不 怕 洗塵法師是東三省人,他的性格正是遇到 ,懷著若不成功誓不罷休精神 ,敢作敢為 0 我們中國東三省水土佳 , 堅持到底幹下去 | 百折 人的 ?性格比 也 不 屈

了誰 幸好 看 人數不多,祇有七、 一九七二年,終於在荃灣九咪半弘法精舍創辦第一屆短期出家及八關齋戒 香 0 初一面倒強大的反對勢力,從負面看,它是破壞力;從正面看 最重 港是 一要所做的 個 民 主地方,你反對是你的 八十人,但是得到的 事情不觸犯法律便沒有問題。 回響卻是始料不及。所以凡事要從兩 事 , 我行我素 所謂: , 我幹我 「有志者 的 ,它是支持力 事 事竟成 , ,當時參加 誰 也 面來 管 0 不

媒爭 因為受到廣泛注視和報導 相 積極地反對引 間 到 來採訪 , 從第一 , 屆 起傳媒注意 同時亦有很 祇有數十 人報名參加 多人士到來觀禮 成為街知巷聞的 而集體剃度短期出家這個題材也頗 後來逐年遞增至二百人之多 大新聞 擠迫得-0 水泄 這項活動 不通 新鮮 , 場 在弘法精舍共辦 面 0 真是熱 由於弘 吸引 大批 鬧非

舍地方太小 最多祇能容納 一百多名戒子,需要另覓場地才能擴展這項活

當時哄動了香港和澳門 收三百人,竟然有六百人前來報名 本預算五月才發佈 方寬敞得多了 知識分子、天主教徒 七 九 年 , 藍 。設施裝備 地妙法寺 有關報名詳情,但二月分已有許多新聞記者來索取資料 建成 也比較完善,還有空氣調節,參加人數更是越來越踴躍 基督教徒、佛教徒 , 那 個大雄寶殿可以容納數千人 ,更有不少人連報名機會也沒有 、非佛教徒、警務人員也有三十多名 , 與弘法精舍相 。參加者有政府 , 原 訂計劃 比 地

的人 政府高官、 這樣比較公平一點 便具有影響力 時 , 候我擔任 特別前 知識分子、 來求我或是托人求情 開堂和尚 對宣傳和推動佛教有幫助 ,看誰有緣被抽 年青人和願意剃度的 一職 ,選取 中 戒子由我負責 0 那怎麼辦 , 就讓他參加 呢?我選取那些有名望 0 我樂意接受他們參加 , 我主張用 0 過半數人落空了 抽簽方式 (決定誰 有些沒 有地位: 因為有知 可 被取錄 的 加

單 宿 加 被袋等 我問他們這樣子受得了 千辛萬苦也是在所不辭 也 ]不夠用 便是一張床 許多 唯有將課室暫作寮房 , 可是戒子人數比 嗎? 0 或在課室的地上舖上一張蓆子 位警察答道: 預 , 把椅子排好 期的 多 睡 , 在地上算不了 以沒有足夠寮房供 然後舖 戒子 上自備 傮 就 是這樣睡 的 蓆子 戒子 要能 在 豿 那

電視台 受戒期間有 舍舉辦短 於參 加 期出家還要震撼 人士異常踴躍 何領悟 擁 並 以 到來採訪 特稿 有何 特輯作大篇幅報導 0 , 心 而 , 大人物為甚麼要過七天出家生活 轟動了香港及澳門 得?出家後又還俗 且. 有 大人物做戒子 , 當 時是佛教界空前盛 有甚麼感想 更成為傳媒追訪對 ? ? 七天出 諸 如此 事 家生活 象 類 筋 比 首 問 報 題 如 界 都 何 在 是傳媒 度過? 電台 弘

三十年 佛 教能 夠 在香港發揚 光大 主要有三 個 原 因

第 原 因 香港佛 教界辦了 很多佛教學校 辦學校除了能培育下 代的 人格

張白布 從基礎教育著手是最佳弘揚佛教方法 基本學問 ,你給它染甚麼顏色,它便著上甚麼顏色。沒有基本學問,不容易理解 外 ,又能讓小朋友從小受到佛教熏陶 0 有謂: 「先入為主 ° 小朋友 猶如 佛 法

這個廣播節目對佛教貢獻可記一大功績 波在空中傳播佛法 第二個原因 :葉文意居士主持的電台節目「空中結緣」 ,傳送範圍廣大,聽眾之多,難以計算 0 每個星期天她 ,真的能與眾生廣結善緣 都 利用 大氣 電

的宣傳效果 電視台製作專輯播映 第三個原因 0 參加人數眾多及有大人物參與 :妙法寺所辦的 , 不同傳媒連續廣泛報導 短期出家及八關 ,報章大篇幅登載,電台做訪問在空中播放 齋戒 ,對宣揚佛教有莫大幫助 , 由 於受到熱烈歡 迎 ,哄動香 , 有非常良好 港 還有 澳

可惜 二十三屆。既然那麼成功 妙 法寺 在 九 九四 年停辦是項活動 為甚麼停辦呢? 因為當時妙法寺的出家人與香港佛教僧伽 , 從 一 九七二年至一 九九三年 共辦

滿後 的 素 太 聯合會董事意見不合 可惜 不捨戒 不少人從此皈依佛教 學問很好 不能 , 正 式 在香港很有名望地位 延續這個活動是佛 成為出家 意見分歧是小事 人 也有人因此長期出家 教的 0 他參加 個重大損失 卻把弘法利生大事停辦了 了三次短期 0 香港有 。有些人參加 出家 位 願炯法師 , 在 短期出 第三次短 ,這樣因小 是研究院 家後開始茹 期 出 失大 家圓 出身

接著繼續辦下去,至今二十多年了 戒這個活 菩薩度眾生甚麼方法都 不應停辦 動 他們為了 十分受歡 歌迎, 參 \_\_ 些小事鬧意見而停辦 用 , 那 加者踴躍 個 方法適 並且從沒 證 用 明在 就 有中斷過 令人非常痛 家居 用 那 士嚮往 個 方法 心 過短期出家生活 0 我覺得短期 0 他們不辦 由 出 [我來辦 家及 無論 八 關齋 如何 我

侶 我 有 辦 至 今仍 教 在 青年 然 加 拿大辦 舉辦 協 會 了十二年 在 每年在不 香港現在 同 溫哥華辦了十 地 有多個道場受到我的影響紛紛辦 方舉辦 短 期出家及 次 多倫多辦了 八關齋戒 在大陸 八關 次 齋 戒 影 有 響當 辦 有 地僧 澳

天 多人參加 佛教十分成功 ٠, 有的五 , 短期出家及八關齋戒在台灣已經普徧流行了 天 , 香港舉辦十年後, 有的三天 , 有的 一天。台灣星雲大師非常聰明 他便在台灣推行 0 兩年前我到佛 , 知道用 光 Ш 這個方法推行 ,見到有一千

得聞佛 香港辦 用的利誘手法 甚麼我要在大陸辦呢? 地大人多,正是我們推行弘揚佛教的好時機。同時,我們不容忽視天主教及基督教慣 法 短期 對佛教一點也不認識。現今中國實行改革開放政策 出 家及八 ,傳播他們的福音。 關 齋戒 因為中國大陸禁止宗教活動幾十年 ,洗塵法師是開路先鋒 在中國宣揚佛教實在是刻不容緩 。在 中 國 ,中國人絕大部分沒 內 地 ,容許宗教活動 , 本人是開荒 有機會 牛 中

許你辦 容易,實在不簡單 香港是民主之地 誰容許你辦 。我剛才說過, , 誰支持你? 辦短期出家及 ! 在大陸誰敢辦 中國佛 教風氣是一出家就永遠出家 八 關齋戒尚遭到強力反對 ?假使中國共產黨准許你辦 ,在大陸還能 不能還俗 , 中國佛教協會也不容 ,還俗會倒霉 推行 嗎 ?絕不

慶祝 很大恩 認為我對 一座佛教賓館 回歸 惠 七年香港回歸 他們貢獻很大 , 所 以 捐贈了 共產黨幹部給我很大 祖 或 \_ 0 部 因 為我們佛 小型貨車 河南省桐柏 面 教青年協會籌集善信所捐獻的 , 子 又為他們建築一所圖書館等等 水簾寺住持邀請我前往那 很 有誠意 地邀請 我 到 水 簾寺 款項 0 他們覺得受了 , 在那 回歸 他 們 袓

宗教局 仍然向 從弘法 香港 就 很合理吧! 回歸 官員對 回去 水簾寺住持提出我的要求: 利生這方向 祖 也 國當然值得慶祝 開 住 出條件 於是住 我心裡想 持 構思最為恰當 説 持向宗教局及有關官員傳達我的意思 才答應我的要求 好吧 在中國境內這個要求委實太高了 ,我是出家人 你 , 我要舉 「共產黨幹部准許 偷偷摸摸地 辦短期出家及八 用甚麼方式慶祝 舉辦好了 我辦 、關齋戒 回歸 我才回去 , 不要大 不可 經過一番 最 能 為恰當呢?我認 事宣 批 , 不准 准 此 商議妥協 揚給 功德慶 吧 1!但是我 許 別 我 後 辨 口

的規矩 問他 方面派 恙 我們連續辦三年短期出家及八關齋戒,就是這樣 屆 0 第二年我向住持提出 : 令書到 來四位官員晝夜監視我們 短期出家及八關齋戒, 政府批 我們佛教做法事要辦就是連續三年的 准 九 我們辦嗎?」他答道: 九 八年我 : 才收到 「今年要不要舉辦 就是偷偷摸摸地 , 所有過程一 0 於一九九八年四月 「 我 切順利 進行 0 已向政府官員説過,你們 ?」住持答我: , \_ 一直辦到現在,已有八年了 政府官員沒有我們辦法 , 沒有發通知, ,當時有三百多人參加 ,河南省水簾寺首次舉辦全國 「今年還要辦 誰也不知道。 不懂我們佛教 唯 ! 安然 有 我又

甚 人心 麼短期出 年沒有 藉著這個活動讓在家居士到寺院裡住幾天 因此近年大陸到處也都流行起來 家?甚麼八關齋戒?全沒聽聞過。 一位大陸出家人知道 ,第二年才知道。大陸出家人不懂我們 ,親身體驗出家生活 到第三年他們都覺得這個方法真的不 ,消消罪障 ]搞甚麼: 名堂 ç

九九五年我來到廣東省羅浮山華首台寺 那個時候寺廟還沒有重修妥當 華首台寺

年舉辦 在二十 然間政府發出 產黨會不會歡 : 老闆是關 「雖然你說沒有問題 ·四年內 他説 , 至今已有十 命令禁止我們活動 迎我們呢? 昌居 我怎麼做都 迎! 年了 歡 我問 迎! 」他答道: , 可 但是中國政府的政策隨時變更的 他 歡 以 迎你來舉辦 , ,馬上就要解散 「重建完成後我可否在這裡舉辦短期 不會受干 「這個地方我跟政府簽了 預 0 」我又問他 , 你 , 放 那怎麼辦? 心 辦好了 : 0 合約 你歡 假若有二百人參加 他答道 迎我們 於是我在 沒有 出家及 : 問題 「合約 來舉 一九 辦 0 訂明 九 突

違禁品 第 教會會長前 樣有官員來監視 年 期 有二百多人參加 當然搜不出甚麼東西來,第 戒 , 不再有 來探 訪 政 每當 府官員來監視我 我見 [我們打集眾鼓 , 政 府派 面 與交談 來幾個官員 們了 0 , 他 年就是這樣 告訴 們立即 每年合共約有千人參加 , 到 我 出 我的房間四處搜查 , 現監視 廣東省已有其他 安然度過了 我們 有甚 0 <u> 묏</u> 道場舉 麼活 年舉辦 0 前 動 我有沒 個星 辦 第三 短 兩 期 有 年舉 收 百 藏

佛教會亦不反對,政府也不再干預。 惜他們祇允許男眾剃頭 去年我在雷州市高山 寺亦有舉辦,而且相當成功和受歡迎。現在大陸可以公開辦了 ,不許女眾落髮,唯獨我處准許女性短期出家,而且要祝髮。 雖然大陸、台灣、 加拿大經常舉辦短期出家, 可

評我 受,將來必定盛行起來。 聽說去年馬來西亞檳城極樂寺已接受男女眾短期出家,我相信這個風氣漸漸被人接 以大眾利益為依歸,不久的將來,他們會跟隨我的路線走,男女眾都可以短期出 不理會。我做 根據佛教傳說 ,指責我 事不會人云亦云,我會思考這件事情值不值得去推行,我的處事態度是 ,反對我提倡女眾短期出家,我也不管那麼多,無論他們說甚麼,我也 ,男眾有七次出家機會,女眾祇有一次。我主張男女平等,有許多人批 0

能數十年後 參與其中,經歷過每一個進展細節 關於短期出家及八關齋戒,在香港和中國創辦以及推行,整個發展過程 ,對佛教歷史有興趣研究人士,會追查這個短期出家及八關齋戒的由 ,知道得一清二楚,所以我的資料最多最準確 ,我全部都有 來。

時候開始正式籌辦 為甚麼這個活動在二十世紀才在香港和 交代得清清楚楚 ?籌辦過程 我所説的資料都具有歷史參考價值 進展 效果如 中國推行?是甚麼因緣生? 何 ંગે 我把這個佛教歷 史來龍去脈 由誰發起的 5 演 進

#### 間 「國有」 儀 國 法 家有家規 佛教有很多規矩法則 ,請師父開示佛 教 的稱號及禮

答 : 佛教的 人講出 法則 書也可能看得明白;聽人家講經説法,也可以知道內容。但是佛教的規矩法則 見相生信 行 來, 事 規矩法則 , , 你那裡會知曉,這是非常重要的 對佛教生起恭敬心、歡喜心 讓非佛教徒看見佛教徒有規有矩的 ,很多佛 教 徒都 不懂 ,其實規 。佛經道理可以自己嘗試理解學習 矩法則也非常重要。人人若能依 ,多麼莊嚴 ,給人家留下好印象 , 自 111看佛 從規矩 , 就 會 沒有

這個是佛教某個宗派 度色彩; 的稱號及禮儀 今天我先介紹佛教的稱號 有的稱號是佛教專有的名詞 0 可以互相打招呼 0 佛教是從印度傳來的 , 如 : ,倍添親切感。你們是佛教徒 和尚 ` , 有的 禪師等。 名詞是梵文譯音 祇是一聲稱呼 ,應該認識 , 所 , 就能辨別 以 別 佛教 **真**印

首先介紹佛弟子這個稱號 0 《南 山鈔 云 : 「學在我後名之弟 解從我生名之子

得到 和 弟即是我們開始學習的時間 師 了的學問 父的 尊敬 知 , 自稱弟子 識都是由 老師 比較遲 師 父教導 , 稱為弟;子即是父母生下的兒女稱為子 , 所以 , 解從師生名為子 0 為了 表示對老師 0 我們所

五. 子 皈 佛教合共有七眾佛弟子 眾 依 所謂 了三寶 沙彌 「從佛 , 沙彌尼、 就是佛教徒 口生 式叉摩那尼、 , 從法化身 , 是佛的 0 徒弟 比丘 名為弟子 , 又可 比丘 以 尼 , 叫做佛弟子 佛弟子有出家人和 0 在家眾有優婆塞 ,對菩薩稱弟 在家人 優婆夷二種 0 對佛 出家有 名

以下介紹在家居士如何互相稱呼:

居士 前 商 稱 : 呼居士為隱 男居士梵文 士排在第一位 叫 土 優婆塞 , 是大學問家的稱號 女居士梵文叫 0 優婆夷。 居士這個名字的 翻為華語 地位 名近事男 相當 高 士 近 事女 0

生 某某先生、 關佛教辯論文章 , 何 不懂規矩的 假若李居士的太太姓何 跟居 士 小姐 打 招 門外漢 0 ,你們留意看看。他們尊重你就稱呼你某某居士;不尊重你就稱 呼 現在我告訴你們這個稱呼方式,以後你們要經常用 呢?譬如有 0 以後要記著佛教徒統統要稱居士。某些佛教月刊 ,你稱呼她何居士好了,不要稱呼她李太, 一位姓李的男士,你稱呼他李居士,不 要稱 稱李太是外行 ,會登載有 呼 他

禮貌 互相稱 師兄 居士不能稱呼出家人為師兄,祇能稱師父或法師 ,不管是男眾還是女眾,不管受戒在先還是在後 這個 呼師兄,祇有台灣道場的居士稱 稱 謂 ,近幾十年來 -,香港 呼女眾為師姐 般在家居士 ,不管是男居士或是女居士 師 妹 律稱呼人家師兄多麼尊重 0 我認為稱師兄既大方又有 都是

剛才介紹了在家二眾的稱謂 , 現在介紹出家人的稱號

你們稱 法師 呼出家人 是以法為自己師 不是法師就是師父,其實出家人有很多類別 ,又能以法為他人師 ;善知 一切諸法差別名相 0 有高級、 故名為法師 有低級;修

歷 持法門不同 前 , 你能 知道多少?你懂 , 稱號亦 不一 樣 得 0 如 大部分佛教徒都不清楚出家人的稱謂 何跟 初 次認識 的 出家人打 招 呼 嗎 有 的 稱呼 是有 來

佛 那 街 位法 然後你繼續走你的路 上 或在 師 任 何地方 你認識的 , 當遇見法師的時候 也好好 ,他走他的路 不認識的也好 , 不必再多事了 , 應該怎麼辦呢?要是迎面碰 ,對他合掌並 稱 呼 聲法 師 上的 或者 不管是 阿

外漢 號 ? 他: 一請問 這樣問更有禮貌: , 跟剛 , 「請問法師法號?」 才的稱呼比較,這樣問更為有 可能覺得這位法師很親切 師尊號? 「請問法師上下?」 尊號的意思是名字、 這樣跟法師們打 ,你想知道他的名字 禮貌 你懂得這樣問 招呼比較有規矩 法號 。又或者你 怎麼問 表示你是內行 可以問 有禮貌 呢 5 : 一請問 你 如果你懂規 可 以 不是門 法師 這樣

這種風 氣是從中國儒家那裡演變過來的 佛 教 的 大德高僧 很有 |學問 很有 可能 智慧 與以 前 , 中 材 國人不能 輩出 儒家比 直接稱 呼 父母 注重 的 名 字

到 是多麼如法 亦是從儒家 儀 佛家來用 0 」你看 式 , , , 0 我們拜佛的方式更是莊嚴有禮 道家三跪九叩演變過來。我們佛教直接三跪三拜,叩三個頭 我們佛教的稱呼多麼有禮貌!佛教禮節儀式勝過儒家。我們拜佛的禮儀 假使有人問你: 教的大德高僧把儒家那套禮儀重新編排 「你的師父是那一位?」 答 : ,把它改良, 「我的師父是上暢下 更錦上添花 拜三 懷法 拜

問法師 説 你很有緣分 回 正 題 ,你住在那個寶剎?」寶剎就是寺院的意思 , 繼續講 ,你想拜訪他,想知道他住在那兒。若要問出家人居所 如 何跟 師 父打招 呼 0 再進一步,若是你覺得這位 法師 你這樣問: 特別 親 切 跟

忙。 名字 要是你 可能給那位法師教訓一 」你這樣稱呼法師是沒有禮貌,就是不尊重他。你是一個佛教徒,那麼沒規矩 有事情 假使你有事情找我幫忙 需要找法師幫忙 頓 ,問你從那裡來的 , 你 説 : , 你 如何稱呼法師呢?要注 「暢懷法師 。你們要緊記 ,甚麼事、 ,有事情需要法師幫忙的 意 甚麼事: , 切 勿直接稱 需要你幫 呼他 的

時候 説 就是懂規矩 不能 直接稱呼他的名字 , 有禮: 要這樣說 恭請法師 如 何 如 何 你 這

家要懂 那又怎 説 公 假 你怎麼樣表達你的 麼多法師聚在 使 : 在 我找你有甚 得 麼辦 暢懷法師 同 呢? 場合 某某公,某某公,這個稱呼多麼恭敬,多麼有禮 麼事 直接稱呼法 , 甚麼 起,你稱呼的是那 有眾多法師聚集在 意思 、甚麼事…… ` 呢?假設你要找的人是我,在這個情況下 甚麼…… 師名字是不尊重 0 0 一位法師呢?沒有一位法師 尊稱他 起, 這樣就是不恭敬 你急需要跟其中 , 公 낈 不能指名道姓 這樣可 ,不懂 0 一位法師商 禮節 以直 知 0 接指名道姓 道你想跟 , 這 裡 如 你 果祇 可 談 以説 頭 説 誰 些 的 法 説話 小節 師 事 0 不能 大 有 ,

現在 去脈 可以 隨 我給大家講 便稱 般人稱呼出 為法 師 家 講 你們 人為法師 是現代 其實以前是不 新社會的 人 我是舊社會的 可 以這樣稱呼 的 人 0 我們出 這些 一歷史故 家人 事 在大陸不 的

他沒有 某某師 我從 法師那麼受人尊敬呢?真正來龍去脈有誰知道? 是這樣子,台灣也是這樣稱呼,懂得講經的才能稱法師, 門口恭敬迎接他到來。不管是那一位法師 地位很高 小 資格 出 0 例 。若是今天有法師到來講經説法 家 0 如 假使他能夠講一部或兩部經 曾住過北京 :暢懷師 ` 智耀師。 、天津 ` 上海 稱某某師的出家 、南京等大寺院 的出家人才可以 ,大家隆重其事接待。幾十年前我們在大陸 , 我們聽到法師兩個字,馬上穿袍搭 人 , 2。那時候 不能稱他法 稱法師 不懂講經的稱為師 ,一般. , 法師是受人尊崇 師 ,為甚麼?因為 人稱呼出 0 為甚麼 衣 , 到

少有 在大 於講經的法師實在太少了 小法師能夠講 位 0 説 : 現在香港和台灣卻有很多緇素講經 老法師是有智慧的 , 以前 「供養法師 部 懂得講經説法的法師為數極少,在南 《心經 , 每日要食三兩金 , 人, 物以罕為貴 ` 講大部經典,大多數講 《觀世音菩薩普門品 ,因此法師地位崇高 0 法師的身價就沒有那麼高 」以前講經的法師已很少 方還有幾位法師 ` 《楞嚴經》 《阿彌陀經》 ,受到很多人敬重 ` 講經 《法華經 已是了不得 , 在 上海還有 北 方就 0 0 普通 更

年前 大陸 一九四九年有大批出家人從大陸逃難到香港和台灣 更稱他大法師 \_\_ , 我在台灣看見他們傳戒 稱 呼 出 ,這是香港的風氣 家人某某師 , 當引禮師的男眾比丘稱 過了幾年之後, 。至於台灣的情況 , 出家便稱為法師 同時亦把佛教傳來。 大法師 我想也是差不多吧!三十多 女眾比丘尼稱 0 對法 起初 師 尊重 幾年跟 0

佛教除了講經説法的法師外,還有律師和論師。

正的 個律 出 師 家人 不是 的意思是依 在法庭上打 , 叫做 律 循律儀 師 官 司 規矩行 的 那 種 律 持 師 , 能調伏 是專 菛 內 心的 研 究 佛 貪瞋癡三毒 戒 律 並 能 嚴謹 因此 不會 守 犯錯 , 行 這

嚴謹 唐朝 師 有 0 威望極高 至現在 位 道宣 律 他長 中 師 國大多數出 , り期居 是中 住 國 在終南山 〈律宗〉 家人仍然依 弘揚他 介南 據 的 Ш 《四分律》 |學説 宗〉 的始創 《四分律 為行持修道的 人 專門研 낈 楷 究戒 模 他 律 南

五戒而編制 明末清初 南京寶華山見月律師寫了一部 0 他還寫了一部 《傳戒正範》 ,是我們出家人受三壇大戒的儀軌 《三皈五戒正範》 ,是為在家居士受持三皈

地方和我的得戒師名字。 慈՟舟老和尚」這句話。因為我為你們傳戒,按規矩,師師相傳 意,我為大家傳授三皈五戒、短期出家及八關齋戒,大家跟我一同宣讀「安養堂上」 十分認真,我是在北京安養精舍重受戒,慈舟律師也是我的得戒師。大家有沒有留 在民國年代 ,出了兩位律師 ,一位是慈舟律師 ,一位是弘一律師。慈舟律師研究戒律 ,所以要讀出受戒的

出名的戒律道場,乃她創辦的。她往生荼毘後留下很多舍利子,就是她的修行成果。 女兒,是有學問的大學生,當年出家,北京的報章亦有報導。五台山普壽寺是一個很 慈舟律師有 一位比丘尼弟子名通願法師 ,在大陸很多比丘尼認識她 。她是一位省長的

還有 世聞名的藝術家 一位很出名的弘一律師 在音樂、書法、繪畫、詩詞 ,俗名李叔同,生於官宦之家,是一位風流才子 、戲劇、篆刻等皆有極高造詣 他是把 他是舉

不能稱 心修道 下萬緣 師作曲 西方音樂引進中國 律師 的 ,是修行人的 ,捨棄妻室 因為有 一次參加虎跑寺斷食後 決意出 典範 改變中國傳統音樂的第一人 。一門深入專注研究戒律的 家。 出家後斷除 , 頓覺身心清淨 \_\_\_\_ 切習氣 0 佛教的 人 ,守戒極度精嚴 , 才能稱律師 「三寶歌」 有如脱胎換骨 曲譜 普通出 整治律學 就是弘 所 家 以 他放 潛 ,

論師 力 雙方所辯論 詳細分析空有 專注研 的 究佛教論藏和講論的 每 假實理論 個論 據 都能透徹了解 有辨別的智慧 人 0 論又名無比法 0 並且公正持平 論師深 入經藏 ,是正反雙方辯論經 有不偏不倚的 對佛法有高深認識 分析判別能 中要義 如

論有 經 , 所 中 以 觀 不 叫法 師 《大智度論 叫論師 《唯識論 十住毘婆沙 論 等 他 們 講 論 不講

禪師 修 〈禪宗〉 的 出家人稱禪 師 參禪的 人不能著有 ,著有就不能稱 禪 師 師從

理睬 性 早到 後認識自己本來真面目,就能成佛作祖 多數是大學問家。修禪要修多生多世才有成就 0 晚打 他們說: ,一切皆不可得,不受任何外境所影響。上根利智的人才能修禪 7.坐參禪 「佛來佛斬,魔來魔斬。」看見魔來當然不理會他,就算看見佛 甚麼都不做,不誦經、不念佛,甚麼都不求,祇求開悟, ,不是一朝一夕功夫就能達成 ,以前參禪的人 ,參至最 來也不 明心

亂 多 〈淨土宗〉 〈淨土宗〉 就是讓眾生能依隨自己根機,選擇適合自己的法門修行 念到甚麼都不知 的人,稱為蓮友 的人 亦都是甚麼也不做,專門念阿彌陀佛 他們的目的是往生西方極樂世界。 ,從朝念到 佛教有八萬四千法門 ,那樣才容易有成就 晚 ,念到 小 那麼 不

要主持寺內舉辦的各種法事和活動 住持:住持是一間寺院最具權威的決策人,領眾修行 ,住持又稱方丈。 0 除了負責寺內 切事務: 外 還

方丈:這個名稱從何而來?是從印度維摩居士那裡來 0 當時釋迦牟尼佛還在世 他住

要普度眾生 也曾被他訶斥教訓 得不思議解 不發菩提心 地方祇有 脱境界 0 一方丈的 雖然 他們已斷除見 面積 他假借患病 智慧深如大海 , 所以稱他方丈 ` , 譲他們 思二種煩惱結 辯才無礙 來問病 0 維摩居士是一位很了不起的 神通廣大 教化他們發菩提 也祇不過是自了 0 他不像小乘人自私 心 漢 , 0 佛陀十 大居士 不二法 大弟子 自利 門

生, 可稱 祇是一方丈,住持住的地方大概也是一方丈,所以用方丈這個名詞稱 其實維摩居士是古佛 他懷著慈悲之心 人人安樂自在 尚 **海來**, ,捨棄清淨佛土 沒有痛苦煩惱 佛號阿閦如來 0 , 他知道五濁惡世眾生貪瞋癡重 甘願委生娑婆世界度化眾生 他的佛土名妙喜世界 0 居住 。維摩居士的 评住 痛苦多 在 他國 持 住 土 持又 居室 一的眾 煩惱

師 和 尚 和 尚 能 可 深 不簡單 入經 藏 是尊貴的出家人 又能 引導弟子修道的人 0 以前 稱和 在中 尚 國 因能為· 祇有寺院的 人師長 住持才能稱 , 所 以 又稱 得上和 親近

麼現在地位變得低微呢?當然是有原因 尚這個稱 號 , 現在 般 人都稱剃了頭的 出家人為和尚 0 和尚是有智慧的修行人

中 功夫,根本沒有受戒 以説龍蛇混 國 地 方大 雜 , 人又多 ,尤其是從 ,在僧團裡 前 少林寺 ,甚麼樣的 的僧人影響最大 人都有 0 , 好的 他們為甚麼出家?多數是為了打 壞的 , 各式各樣人都 有 可

我給你 識也不懂。 説甚麼印度人?」他們就是連釋迦牟尼佛是甚麼地方的人都不知道 佛原來是印度人。師父聽了後説: 到外面參學 「釋迦牟尼佛是中國人 們 講 雖然他們不懂佛教,但是少林寺和尚亦曾對國家有極大貢獻 ,發現釋迦牟尼佛原來是印度人。 個故事 0 中國大陸 」他的徒弟 有 \_ 「你們胡説 間 \_ 直以為釋迦牟尼佛是中國人 佛堂 , 那 八道 完成參學回來, 個 ,釋迦牟尼佛明明是中 師 父收了幾個 便告訴師 徒 弟 0 ,最基本的 有 0 父 他 \_\_\_ 國人 次 跟 , 徒 , 一一一 徒弟們 佛 弟説 , 教知

那時候李世民還沒有做皇帝 在洛陽有一 個名叫王世充的覬覦帝位 把李

因此 李世民 有出 養 世民 茹素 略的六位領袖被唐太宗冊封為朝廷命官 , 外到處走 不能補充打功夫所消耗的大量體能 唐太宗特別 唯獨少林寺和尚可以吃肉。據説在元朝時代 登基做了皇帝 , 少林寺派 ,在外面打功夫,做法事等 關 少林寺和 帝號唐太宗 大批武僧替李世民解 . 尚的需要,他看見 0 少林寺和尚立下豐功偉績 ,其中四位 那裡有力量練武習技 ,他們都是公開吃肉,毫不忌諱 韋 把他營救 和尚祇吃素菜 不願意做官 少林寺有三千僧人居住 , 有汗馬 還打敗 於是頒令全國 ,認為吃素菜不夠營 祇有兩位接受官階 功勞 王 世 充 他 出 統 , 家人 世 0

的 俗 不是他們的對手 不會殺動 而 説 登 情報導過後便完結 很厲害 有三種 , 事情被誇大渲染 物畜 人 生 經常打死人 ,一時重手就容易打死 不能得罪 , 昆蟲螞蟻也不會殺 ,沒有人再提起 被捧 0 就是道士 少林寺 成大 新 和 , 人 聞 尚有沒有 0 和尚和 假使和 0 和尚標誌 0 本來和尚給人的印象是慈悲為懷 更有搞戲 唱戲的戲子 一尚打死人 打 大 死人?有 ´, 班 的 和尚打死人的 人 , 這還得了 0 這三種 他們武 成 台大戲 人都懂 消 (功高強 普通人 息報章大字 **宗**殺生 叫 功 打死 夫武 殺子

好印 報 就是講 象 因此有些人開始輕視和尚,不尊重和尚 述和 尚打 苑 人的故事 。這台戲醜化了 和尚形象, , 和尚的地位就變得低微了 改變了一 般人對和 尚 的 良

能 在 七十九歲那年 不能稱大和 預知一切事情吉與凶 和 尚 兩 字前 尚 ,即是西晉永嘉四年來到中國洛陽 面 0 有一位 加 個大字 ,甚麼事都瞞不了他 和尚名佛圖澄 ,就是大和 尚 ,是龜茲國 。甚麼人才有資格被稱 , 他修 人 即現今的 〈密宗〉 新疆 大和 的 尚 已修得神 0 他九歲出 5 普 通 通 出 家 家 也 人

很長 他 楊枝水救活 石 開始引導他行持慈悲,使他收斂殘暴行為 使他登上帝位 勒是凶奴 , 於是在 他一百一十七歲才圓寂 已死去兩日的石勒繼孫石斌,令他信服不已。後來佛圖澄還獻 石勒面前變化幻術 劉曜的一名將領 。石勒當了皇帝之後 , ,以蔴油混胭脂塗手掌,即能顯現千里以外的事 生性凶殘暴戾 , 賜佛圖澄為大和尚 ,拯救了不少眾生性命 ,濫殺無數平民及僧 0 佛圖澄取得皇帝的寵信 所以 人 0 佛 佛圖澄的 計給石 圖 想 壽命 又用 度 勒 化 便

廟 尚 大 和 住持真的能 尚這 現 在香港的 個稱 有資格稱 謂是皇帝賞賜的 情況 又是如 大和尚嗎 何 5 5 才是真正的大和 ·這樣稱i 間小廟住持也稱 呼 人家是不是真正尊重他呢 尚 為大和尚 0 後來中 國的寺院住 把人捧得 5 持也稱 高 高 在 為大和 上 , 小

尚 和 教授和 尚擔任 尚 不 同 ` 得戒 職位 和 , 尚 稱 ` 謂亦各異 開堂和 尚 0 寺院舉辦傳 ` 剃度 和尚 戒 依 , 都是由 止和尚等名詞 大 和尚 主持 的 , 有 羯 和

宗〉 還有 0 老和 如果是講 而 且 尚 做 , 老和尚 了 經說 住持的禪師 法的 跟 大 法師 和 尚有甚麼不同? , 年紀老邁可稱 他年紀老了 他老和尚 年紀老邁稱老和尚?老 稱他老法師 ,這裡頭 ,不要稱為 行點 不 他老 和 同 尚 和 不 尚 是 隨 0 便稱

名的 圓瑛 **火老法師** 虚 個 老和 雲老 例 子 尚 和尚 給大家解釋 , 他專門 0 稱老和 人人稱他老和尚 講 尚還是稱老法師就是有這樣分別 : 為甚麼稱這位老和 《楞嚴經 , , 有楞 因為他是 嚴王之稱 尚 禪師 稱那位老法師 0 沒有 他年 -紀老邁 人稱 他老法師 , 怎 , 麼樣分 稱 0 他老法 上海 別 5 廣 有 東出

祖 傳予三祖僧璨 度到中國來 師 稱第幾世 即 如 般 他在中國創立 僧璨傳予四祖道信 所 説的開 〈禪宗〉 Ш 祖師 , 創立 道信傳予五祖弘忍,弘忍傳予六祖惠能 , 所以稱他達摩祖師 一個新宗派的始創人叫祖師 0 達摩傳予二祖慧 0 達摩祖 可 , 六 師從印 慧可 祖以

國師 國師 導皇帝從佛法 國師 就是 至北齊文宣帝開始 一國之師 中如何改善人民生活 ,能引導皇帝 ,冊封高僧法師為國師 如何從佛教中掌管政治 ,令得安樂。 以前 , 僧人要獲得皇帝賞識重用才賜封為 ,皇帝冊封俗家學識廣博人士為 使國家安定繁榮 0 又能 引

救活他 央, 身穿平民服裝微服 清朝順治皇帝十六年間 忽然陰雲密布 便能得到 他的 出巡 , 翻 起巨浪 , , 半江 有 他向眾人揭露自己是當今皇帝,並頒下聖旨曰 一天 山 坐在船上的人驚恐萬分 ,玉琳法師到高旻寺參訪後乘船回江南 0 」此時, 玉琳法師正坐在船頭 0 原來順治皇帝 ,念觀世音菩薩聖號 : 亦 0 在船上 「如有 行 至 人能 江 他 中

見有 求加 給 即 玉 時 琳 平靜下來 張紙寫著 法師 他突然想起玉嵐法師給他三個 但遭堅決拒絕接受 免朝 原來是龍王朝拜皇帝 兩個字 他立 0 順 刻掛起 印第 治皇帝很賞識 所以 翻起巨浪 「免朝」 護身之用 他 這張紙 , 0 為了 皇帝真的 於是他打 表示 在 船 誠意 守諾言 艙外 開第 , 賜封 很奇怪 , 分一半 錦 7他為國 江

還有 請 澄 所以 觀法 〈華嚴宗〉 賜他 師 在 宮廷的 「清涼 第四 國師」 祖澄觀法師 內殿説佛法 名號。 又六祖惠能也是被唐肅宗封他為 居住 皇帝聞 在五台山 得法語後頓覺內心清涼 I清涼寺 有 一年唐德宗慶祝誕辰 國師 所 有煩惱 消

也是皇帝冊 大師與法師 有 大批 為 大 出 封的 又有甚麼不同?法師是 師 家 人從大陸南下 0 古書上説 般佛 教徒 稱 到 「稱為大師 出家人 香港 般懂得講經說法的 /為法師 香港非佛 的 大部分是以 0 我初 教徒 可 到香港時 能看過 出家人 前 的 古 大德高 書, 以前 般 僧 所 稱 以 大 很客氣 師 我 大 這 九 個稱 地稱 河九

知道他 我會問他: 一定不是佛教徒 「你從那裡來?」 如果有人稱呼我法師 跟 他客套幾句話 我知道這個是佛教徒了 他懂 規矩 ,

的 講 雲法師大家都很尊重他,稱呼他星雲大師,那麼這些人一定不是佛教徒了!」 看見星雲法師,記緊告訴他,稱法師才是佛教徒,稱大師的一定不是佛教徒 一定不是佛教徒,稱法師的才是佛教徒。接著聖嚴法師跟我開玩笑的説 個笑話給大家聽,有一次我跟聖嚴法師閒談 ,我告訴他香港有這個 風 氣 : , 下次你 稱大師 因為星

師父 現在 人家 度師為師父?居士稱呼出家人為法師 父這個稱呼 始總是稱呼一聲: 講 0 唯獨剃度師 在上海的居士也是同樣稱呼出家人為師父,可是台灣佛光山 剃度師與師父。 , 是很普通的。在大陸 才能稱師父,其他出家人不能稱師父。我們中國大陸佛 「諸位師父, 你們在家居士通常稱呼出家人為師父,所有出家人都是你 如何如何…… ,有法師講經説法或者住持和尚講開示的時候 師父都 可 0 以 」這個有甚麼問題?為甚麼祇能 ,祇是一個通稱吧! 的人 , 教界對於師 在香港告訴 的

崇 港佛 長老: 尊貴名詞 教團 最尊重的稱 資格最老的出家人才能冠上這個稱號 體那些居士 例 如 謂 佛經 , 上有這樣稱呼 都很客氣稱呼 : 我們這些夏臘年資多的出家 「長老須菩提、長老舍利弗 ,祇有年高德劭的大德高僧 人為長老 0 近十年 才配得 是最 來 上這個 尊 香

普通出 座 在 家人不適用 寺院 中地位僅次於住持 , 地位很高的 出家人才能稱上座 ,是住持的助手 0 上 座 的職責是領眾修道 這 個 稱 號

先要學習道理 在眾人之上 : 即是為 人師表 德行方 叫做上人 , 有 面 ,是恭敬之意 亦要修持 個好榜樣值得我們學習仿傚 達到了 中國人經常用上人這個名字 理想成績 , 再將得到的 是老師 師父的 經 驗 意思 知 識 教 導後

這個稱呼多數是 〈密宗〉 用的 如 金 剛上 師 0 我 們 中 國佛教很少 用這個名詞

出家人的稱號已經介紹過,以下介紹聖人的稱謂:

足,見 尊者 尊者等。 是已開悟的聖人,稱為尊者,又可以稱為阿羅漢。 就是 、思二惑已斷, 「我生已盡 一切世間煩惱已斷除 梵行已立 ,所作已辦 , 不用再在六道流轉生死,達到這個境界 ,不受後有 如須菩提尊者、舍利弗尊者 。」意思是德行與智慧都 阿難

大士: 又可以稱為觀世音大士 士是事的意思 , 。因為觀世音大士在因地發大菩提願 大士就是上求佛道,下化眾生,能做大事的菩薩 ,做救苦救難的大事 。觀世音菩薩

苦, 所見, 寶藏 子,大兒子名叫不眴( 即觀世音大士 ) 他發的是大菩提願 誓不成佛。寶藏如來非常讚歎他發如此大慈大悲願,於是為他授記名為觀世 如 他一定尋聲救度這些眾生,為他們消除苦惱,令得安樂 來在 ,一切眾生遇上任何災難苦厄之時,祇要稱念他的名字,為他天耳所聞 世的時候 ,所以我們稱他觀世音大士 , 有 一位轉輪聖王名叫無諍念 。不眴太子向寶藏如來發大菩提願:若他能成 ,這個就是觀世音大士得名的由來 (即阿彌陀佛 ,如不能替眾生解  $\overline{\phantom{a}}$ 他有 一千個 , 脱痛 天眼 在 0

是救拔餓鬼道眾生的化身形 《悲華經 大施品 授記品》 相 有記載這件事情 0 還有 面燃大士是觀音菩薩的 化 身

開示我. 稱 自利 士 菩薩乃梵語菩提薩埵 和 利他行 們  $\pm$ 所以 : 開 者名中士 稱開 士是通達明理 士 ` 上士 有大心 ,華語覺有情 0 , 能解釋宇宙人生道理之大菩薩 《瑜伽 大行者名上士。」 師地論》 ,自己已經成就 云 : 「無自利 開士、上士和大士是菩薩 ,又能覺悟 0 利他行 大菩薩能講很 一切眾生 者名下 , 土 多道理 的 捅

生死 祝釋迦牟尼佛 道 佛還有十 四生慈父,人天教主 這個導師 故名導師 誕辰 種 稱號 不是一 0 其中有幾句話是這樣讚頌釋迦牟尼佛 我們這個導師 般教導興趣班 ,三類化身 如來 能 應供 本師釋迦牟尼佛 活動 夠引導眾生入佛道 班的 導師 正編知 0 《華首經 0 每年浴 四 釋迦牟尼佛就是我們 南 明行足 無娑婆世界 云 : 佛節 我們 能為 五. 人説 誦 一界導 的導 經慶

無上士;七 調御丈夫;八、天人師;九、佛;十 世尊

下自在 佛 佛是覺者,有般若智慧,能覺悟宇宙人生一 , 如從睡夢中甦醒了 0 怎麼樣才能成佛?自覺又能覺他 切事物真相, ,覺行圓滿名為佛 了了分明 ,真能 看破放

提道是佛教徒必然要走的路,菩提道的盡頭就是佛地 可惜自私自利,沒有覺他行為;菩薩能自覺,又能覺他,可是覺行還未圓滿 五 有甚麼分別?人、 天 凡夫眾生不能自覺;聲聞 ,誰到達佛地 緣覺二乘人雖然 ,誰就是佛 能 自

義 們的福氣 有這麼多的 恐怕你走偏全中國也未必能找到這些資料。今天你們能聽到我的開示 , 所以參加短期出家及八關齋戒聽開示,一定獲益良多 ]佛教稱 號 我已為大家詳細解釋,讓大家更能認識多 一點佛教名字的 ,絕對是你 意

佛教的規矩法 我已介紹了 佛教的稱號 則 0 佛教徒經常到佛堂 , 現在再講佛教的禮儀 甚至出外旅行 0 國有國法,家有家規 大部分時間都是安排去各處寺 , 我們佛教亦有

懂得嗎 師頂 我們 你對佛 禮 5 走的 5 現在 我們用甚麼東西供佛至為恭敬 教的規矩禮儀認識有多少?到寺廟參觀 地方不同 甚少到 我 跟大家講參觀寺廟時應注意的禮儀 其他名勝地方觀光遊覽 0 俗語有云 : 不以規矩 ?上香要上多少支才是最有敬意 0 不能成 般旅 , 應該用甚麼禮儀向住 行團安排去娛樂地方吃喝玩 方圓 0 你是佛教徒經 5 ·這些規 持及其他法 常到 矩你

要的 我 為這樣更能 單兩旁禮佛 在這個主墊禮佛 們 是有誠 大雄 到寺院 切處 寶殿中 参觀 心 接近佛菩薩 ,這個禮貌大家要知道 無處不在 在甚麼 央位置設有一 , 主墊後面 首先 地 要去大雄寶殿禮佛 方拜都是一樣 不管我們身處那 更快得到 有 個主墊 一個拜墊,這是侍者僧值拜佛用的 加被 。有些人喜歡選擇在第 , 是住持和尚拜佛專用 不明白佛教道理的 然後才到各處參觀遊覽 角 落 菩薩 都 的 人 才有這種 或近中央位 在 我 懂 7們身旁 規矩的 我們應到東單 這個是基 思 置拜佛 佛教 想 徒 最重 或西 認 會

頂 好 剛 後頂禮釋迦牟尼佛 ?禮? 踏進寺院 , 然後才頂禮佛陀的徒弟,一切出家人都是佛陀的 見面時表示問候,祇能對他合掌稱呼一聲法師, 因為我們還沒有頂禮我們的師父釋迦牟尼佛 裡 , 我們遇見那個地方的住持或是其他出家人, ,那麼就是顛倒了。要先拜佛之後,才可向他們頂禮 **?**徒弟。 ,我們要先進大殿頂 不能向他頂禮 認識的 如果我們先頂禮法師 也好 。為甚麼不能 , (禮釋迦: 不認 識 牟尼 向他 的 也

假 菩薩告假的禮貌 參觀完了要離開 。」或者説:「師父,我們走啦!」不用再頂 時 0 最後向住持和尚及其他法師告辭 , 我 們要向佛菩薩告假,禮佛三拜或向佛菩薩問訊 禮 ,合掌問訊說: 「弟子向師 ,這樣是 父告 向 佛

師 如 法師接駕 果你家裡設有 你可以 法師 拜佛後,你在他的旁邊接駕,這個時候才頂禮法師 , 頂禮三拜。 合掌稱呼一聲: 個個 小 佛堂 」法師還沒有拜佛之前 一,有法師: 「法師。 」作一個簡單見面禮 到你的地方,你怎麼辦呢?你不要馬 ,你頂禮法師是不如法 ,對他說 懂規矩的 : 法師一 法師離 「弟子某某向 上 定先拜 開 頂 禮法

法師 你要説 説 「弟子某某向法師送駕 免禮 。」你祇需 問訊 , , 不用頂禮 頂禮三拜 了 0 0 這個規矩禮節大家都要知 如果法師説 拜 0 道 你 便 拜

級與低 尼拜完之後 我見過台灣 級 人拜佛有等級分別 ,居士才拜 。其實四眾弟子一齊拜佛沒有問題 , 有先後次序分別 0 比 丘先拜佛 ,不用分先後次 , 然後比丘 尼 序 拜 , 不管高 , 比丘

假設你 以 齊頂 想請他開示 相約 禮 那個 多名四眾弟子 地 方的 這個情況 住持 二同前 ` 下 當家師及其他出家人 , 往某處地方的 齊拜佛沒有 問題 寺院 , , 那裡有 但是拜人 高 就 僧大德 不 可 以 , 你們 拜 對他很尊 不 可

齊拜 依 丘 規矩 齊 尼 , 因為住持要還禮給比 拜 ,首先是比丘 比 , 丘 住持怎麼還禮 尼除 了 頂 頂 (禮住 禮那 5 間寺院 持 丘 比丘尼和居士沒有資格接受住持 外 0 比丘 還要頂 的住持 拜完之後 浸禮那 , 然後住持還禮給比丘 個地 , 比 丘 方 的比 尼才頂禮住持 丘 漫禮 尼 比 0 , 所以 如果比 丘 , 住持不會還禮給 尼要互相 拜 丘 不 尼 可 拜 和 以 互

禮 以 相 他們不會還禮給居士。有這麼多禮節,有這麼多次序, 還禮 一齊頂禮?其中是有道理的 便不用分先後次序 , 因此居士就不能參加 ,高級低級,可以一齊頂禮 0 ,我認為主要原因是為了避免人家還禮 比丘尼拜完後,居士才向住持及比丘 你們要清楚一點 比丘尼 , 0 為甚麼不可 如果不用還 頂禮

隆重其事。這樣就是見面禮 吧!」你頂禮一拜就好了。普通不認識的法師 拜佛要三拜 一種禮貌 , 不需要説: ,拜人方面禮貌一拜就可以 「頂禮法師三拜。 ,祇要對法師說: 」你堅持一定要説三拜 , 祇要合掌稱呼一聲: 「頂禮法 , 師 法師説: 「法師 0 \_\_ 頂 不用 拜是 拜

意禮貌 能隨便 倘若你那 一拜 。甚至要跪在法師面前,説出你到這裡來,有甚麼事、甚麼要求 個 有輕有重 要隆重其事了 地方要開光 在甚麼時候做甚麼事 0 , 請法師講經説 你要穿袍搭衣 法 ,要頂禮法師三拜, ,看時作事 ,請法師應供 , 或請法師主持儀式 法師説: 0 拜吧 這裡頭要注 , 那 ! 就 不

這樣 佛沒 不要説普 0 拜佛可 有 應到 0 在佛前 問題 法師 通 以 ,在墊上頂禮法師就是不尊重 拜完佛之後,你要到法師面前在地上一拜, 在墊上拜 面前 在墊上不可以 向上 , 頂禮法師 拜人就不 拜 可以 就算是法師 不可以在墊上頂禮法師 0 這是中國風俗 ,甚至是大法師 ,我也不知道為甚麼 不可以 , 在墊上 在墊上拜 拜佛之後 頂 禮法師是不尊 在 , 墊上拜 風 假 氣是 使拜

居士 尚 小和 麼 才可 在 尚 人 呢? 在 墊上拜佛後 以這樣 墊上 不頂 拜佛 禮 做 之後可 好像沒有禮貌 , 順便説一聲: 以 頂禮法師呢?是大居士拜 , 而頂禮他 頂 (禮法師 , 他的資格 0 做 個 亦 儀式而 和 又不夠我高 尚 0 一 位 已 0 祇 大居 有大居士 那怎麼辦呢 士 要不要頂 拜 小 和 大

在 沒有 向 0 無論 拜 像 他是坐著還是站著 不能 的 地 對他 方 , 拜 你 可 對 以 他 面 你要面向著佛禮 拜就是不尊重釋迦牟尼佛 向著法師 頂禮 拜 但是在大雄寶殿 説 聲 就是不 : 頂禮法師 , 你就 如法 不 0 沒 能 0 有 面 在 佛 向 像 法師 法 師 面 頂

韓國 方可 以向他 泰國 拜 ` 西藏可能沒有這種規矩 這個禮節大家要清楚一 點,這是我們中國佛 他們面向著法師頂禮 ,表示虔誠恭敬 教的規矩法則 0 在 日 本

辭之後 後才頂禮住持,然後再頂禮其他法師 如果我們在這兒住一個星期 ,向住持頂禮,再向其他法師告辭,然後才回去,這個是道別時的禮貌 ,按規矩我們來到這個地方 。臨別時,我們也要到佛殿向諸佛菩薩告假 ,首先要前往佛殿拜佛 拜佛

地祗不禮 供有 可 **以**拜祖先 以拜 牌位 0 戒衣是佛教的禮服 的 0 拜長輩是一種儀式禮貌 地 方 ,居士要不要拜呢?佛教有云 ,是佛教徒拜佛時穿的禮服 ,表示尊敬的意思,不披戒衣可以拜 :已皈依三寶和受持五戒 , 所以三皈五戒弟子不能披戒 ,天神不 披戒衣則不 拜

拜 可 假若有長輩去世 以拜這位長輩呢?為了對長輩緬懷追思,做出殯儀 或者給他供牌位沒有問題,平時不用拜了 ,要出殯做儀式,要誦 經 廻向給他 0 你是後輩和受了三皈五戒 式 ,祇要不披戒衣 做儀式拜 , 可 不

作紀念 沒有了 衣服 假使受過五戒的 )的袍 骯髒了 沒有甚麼了不起 和衣 一生一世 ,或者送給別人 所 可 以穿袍下葬或火化沒有問題 拿來讓我處理 洗 人去世 受五 爛了能補就補 戒祇 , ,又或者把它焚化掉 不用那麼重視 得 那 。有人特購 二生的戒 :戒衣和: , 不能補就把它焚化 新盆 體 袍應該怎樣處理?受五 但是不能給他披上戒衣 0 浣 0 即是受了五 袍和戒 洗 , 滌 衣跟我們 水又要倒 戒的居士往 0 有些居士沒有辦 在 日常穿著的衣服 戒是盡形 淨 可以 生了 地 0 把戒衣留下來 戒 衣 戒體 法處理破爛 盡 和 放沒有分 亦隨之 形壽的 袍 祇 是

的菩薩 ,菩薩戒 盡 未來際的意思是多生多世 按道理 的 人 八去世了 可以給他穿袍和 又怎麼辦?可不可 披戒衣下葬或火化 ,即是受菩薩戒的戒體是多生多世的 以 披戒衣下葬或火化?受菩薩戒是盡 0 他是盡· 未來際 未來

還有 為甚麼不能 問題 掛 居士可否把一百零八粒佛珠掛在身上? 很多人都不知道原因 0 現在我跟大家講一 很多人都說不可 講這個 原 因 以 掛 在身

社會不 樣的 一間寺 出家人都不是住持身分 那般大搖大擺 0 同了 院的 其他出家人都沒有資格掛佛珠, 住 持 ,其他出家人看見他迎面 , 唯獨他有資格穿黃袍 ,卻穿黃袍 ,搭紅祖衣 ·居士們 而 , 搭 來, 紅祖衣 更不應掛佛珠在身上。到了 要走開迴避 ,掛佛珠 , 可 以 ,這是近幾十年的變化 掛佛珠在身上 , 以前我們舊社 0 會佛 他好 今天 教是這 像皇帝 跟舊 很多

大擺 問題 居士方 不是掛佛珠便有罪過的意思,祇是一種禮貌 ,但是在大庭廣眾的地方,恐怕人家覺得你這個人有點傲慢 大模大樣,好像自己是老資格,有這個意思在其中而已 面 , 到外 面或到 佛堂 ,不要掛佛 珠在身上, 。你們在家裡掛佛珠 為甚麼呢 5 掛 佛 , 掛佛 從朝掛到晚也沒有 珠會罪過無邊嗎 珠在身上大搖 5

空閒時間較多 前 農業社會變成商業社會,很多事情就不同了。大家一天到晚忙忙碌碌做生意 中國是農業社會 , 可以坐下來拿佛珠誦誦經、念念佛。由於近來中國實行改革開放政 ,流行一百零八粒佛珠,大家除了耕田種菜外, 便沒有 事做 做

便 家居士亦隨著潮 手珠數少 沒有太多空餘時 ,合乎簡便原 流拿手珠 間 則 誦 經念佛亦減少了 所以現在流行手珠 0 現代· 0 日 人講 本 求簡約 香港 , 快捷 大多數出家 甚麼都 在

她 : 減少 吧! 時有 飾物 眼看將來 大約 近流行的 四 非常流 你掛著佛珠幹甚麼?妳念佛的嗎 位出 十年 他這個預言果然應驗了 0 許多非佛教徒都喜歡拿佛珠在手上 家人 再過三十年 前 風氣 行 , 香港是基督教天下 保賢法師 那個時候 ,保賢法師真有先見之明 我們的佛珠定會取代他們的十字架,你們不信 他負責煮飯的 如果有人拿佛珠會被 !近年香港佩戴佛珠的人 ,差不多人人身上掛十字架 . ,所以稱他 , 她答道: ,我看見一位護士手上戴著佛 四十年前的預言真的實現了 人取笑, 隨處可見, 「伙頭僧」 不是,我沒有念經 故此沒 , 年 戴十字 有 青 他説 人敢 人更視之為 架的 拿 0 珠 就等著看 佛 你 這是香 人真的 我問 們放 潮 流

珠普徧是一 百零八粒 , 二十四 粒 粒 或者十 四粒等 都 加 上 \_\_\_\_ 粒佛 珠 頭 以

前 料為根據, 一心念 才合乎淨土法門念佛標準。我們不能依一位大德的説話為標準 上也有記 照他們的 的 中國 要回轉了 人大多數是這樣念佛:他們念到佛頭這個地方 , 載 心裡頭念到沒有分別,念到甚麼地方都不知道 和香港都有這樣念佛 我們要有思考能力,判斷每一件事情是否合情合理 念佛方法, ,我認為不合情理 ,身體發生造作 到佛頭 0 ,思想起了分別,沒有一心念佛 要回轉,這樣子念佛容易生起分別心。哎呀 我們念佛要一心不亂 有沒有來歷? 可能 來自 ,不能繞過佛 ,一直連綿不絕的念 「〈密宗〉 ,連那一粒是佛頭都不 非常打閒差 0 頭 亦不能依 曾有大德説 ,要回轉頭 下去 一本書的 0 知道 念佛 到佛 來再數 過 若是 資 書

拜慢了 這樣記 有説 -去上來 拜佛 載 不會轉蛇 拜慢了會轉蛇 , 上來下 這個我不管也不過問 因為拜幾百拜很辛苦 ,為甚麼這樣說? <del>去</del>, 快得很 , 我出家六十年從沒有聽聞過這句話 0 他們為甚麼不敢拜慢?因為拜得慢了 0 我認為西藏佛教徒拜慢了會轉蛇 疲倦不堪 西藏佛教徒 趴下 拜佛的方式是大禮拜 時間長就容易睡著 0 有人 説 , 他們 會發生毛病 我們中國 0 《大藏經 其次拜得慢會 拜得很 佛教 快 上有

慢越好 胡思 茅 是 亂 拜 想 佛 , 拜慢了 拜得快便無暇想別的 來生真的 轉 蛇 事情 , 祇 不 0 -過是一 由 於最少會發生這兩種毛病 個警告吧 ! 我 們 中 或 佛 教 所 徒 以 拜 不能慢拜 佛 拜 越

力也強 地拜諸 尊崇備 大家都 深受感動 中國 是經 使我 佛 至 知 教徒 苦薩 們 過思考的 求甚麼得甚麼 道 這位居士將來有甚麼要求 叩頭 出 , 拜得慢不會 家 近三十年 人心裡 我們要求甚麼 頂 禮 , 出 定合情 浪慚 家 來 , 轉蛇 人是慢慢拜下去 定滿 愧 台灣出家眾 合理 , , 我們所 我們 西藏人拜得慢 諸佛菩薩 , 有甚 定符合聖教量 願 我們必定會答應他 , 人材輩 麼資格接受這位居 拜下之後 樣會答應 我們是那麼誠 會轉蛇 出 , 把佛教發揚 0 0 我們 等 我不管經上 心 0 懇切 的感力 士這般 會才起身 如果我們 光 有沒有 心 強 誠 大 誠 誠 心 , 諸 居 則 心 頂 開菩薩 靈 誠 禮 那 士 記 意 載 種 對 ! 所 心 出 誠 我這 慢慢 家 的 心 我 應 頭

有 説臭豆 腐 榴 槤 茅 能 供 佛 為甚麼不能供佛 9 氣味那 麼臭怎能供佛 þ 有 次 我 到 加

拿大 可以供佛 花不能供佛 不能供佛呀 , 即是說臭豆腐和榴槤都可以供佛,因為你能吃就能供佛 , 剛進廟門 0 我們不能吃的東西不要供佛 0 \_\_ 我告訴你們,凡是我們能吃的食品都可以供佛 我問她: ,看見有 「為甚麼不能供佛?」 一位居士拿著一束玫瑰花正想供佛,旁邊的人説 ,我們不能用的東西不要供佛 她答道: 「玫瑰花有刺嘛 ,凡是我們能用的 ,就是這麼簡 : 所 哎 以 也都 玫瑰 够

佛 有 病 ,供過佛才吃,功效更顯著,你有病 要吃藥 ,藥物可否供佛?你吃得下的東西都可以 ,佛也有病嘛 供佛 沒有問題 0 你吃藥先供

個恭敬 供佛 我們穿的 0 心 衣服鞋襪是我們每日都必須穿著的 鞋 ,供甚麼東西都是功德無量 和襪子可否供佛?可以供佛 0 祇要是新淨的 ,是能用的東西便能供佛 ,沒有穿過的 0 鞋和 供佛最重要有 襪子 都 可 以

或 假設我愛吃 緬甸的出家人都吃肉的 肉喝 酒 , 那些酒· 肉可否供佛?沒有問題 他們那一個不供佛? 他們都用肉供佛 ,但是要看在甚麼地方 。還有外道用 0 西藏

徒就 奉濟癲活 不會用 講 不要供佛 慈悲 佛 酒肉來供佛 , 用酒和 但是在 持素戒酒的 中國不 肉供佛就是沒有慈悲心 的 可行 人 不吃肉不喝酒 中國佛教徒不接受用酒 , , 他們那會用 沒有恭敬 心 [肉供佛 酒 0 和 我剛 肉供 才講過你 佛 因為中國是大乘佛 因 此 不能 中 或 吃 的 東

的 假若牠們用來供 身於這種環境生活的則 若用便溺 0 這種小東西 可 否供養諸佛菩薩 佛 , 兩個 , 功德無量,你不是牠們的 不可 一起把羊糞牛糞往上推 以 ?沒有問題 0 北方有 一種小動物 , 祇要你是依靠便溺生存的 同類 ,推成一個球的形狀 ,你不能用糞便來供佛 ПŬ 金龜子 樣子像烏龜 派搬回窩 便 可 以 裡作 , 你不是處 食糧

午 們供飯供菜 佛菩薩也持午 , 定要在正午十二時之前供佛 , 過了十二時不再吃任何東西 不 口 以 超過十二時 0 因為佛 教 主張持

供滾 曾經有 水 很多人問我 為甚 麼早上要供 , 早上起來如 水給佛 何用 呢 5 水供佛? 正如有 人客到你的家探訪 如果你喝茶 你就供茶;你喝滾 , 你會 敬上 杯茶給 水

何 他 個 地方都可以 也 要喝 水 , 早上供水是一種恭敬供養心。 , 如果你願意喝了它也沒有問題,更可以開大智慧 到晚上如何處理呢?供 水隨便倒 在任

現在 是真正供佛 擺放在這裡已好幾天,按道理是不 供水果又是怎樣供?供水果最好 , 時間 把它切開供佛 就不 般人供水果都是做個樣子, 甪 ,你吃甚麼水果就供養甚麼水果, 供 ,因為佛持午的 ,然後上一支香 在 如法 不是出 上午供 ,拜三拜, ,在家居士要注意這個規矩 於真心供佛 ,不要在 過一會拿來吃 不過一定要在正 下午供 。你們看看這張佛 0 供花甚麼時 , 午十二時之前 不要擺放幾天 如果你 <sup>½</sup>檯上的 間 供 供養 要吃水果 都 那 水果 口 様才 0

以為燒香越多 上香是一大把、 上 香 , 我 們 心 拜 佛 , 個至誠 要誠 得到加被越多 一大把的燒 心 心 , 上 , 你是一 香亦要有 ,插滿整個大香爐 ,這是錯誤思想 心一意供佛的 誠 心 0 所 謂 ,其實心香一柱已足夠 , 弄得煙霧彌漫 , : 便不用上那麼多香 小 香 一瓣 , 0 造成環境污 \_\_ 上 0 支香已能 中國大陸的 染 代 表

釋迦牟尼佛 在 世 一時有沒有上香? ·有上香 0 佛還沒有出世之前 , 已經有香 0 當佛 在 打 坐

士為他 的時 候 上香 在佛面前燃點 0 上香有甚麼作用? 一支香 有三種作用 有時是佛自己 香 有時是弟子為他上香 有 時 是居

第 種作 用 避免昆蟲 ` 螞蟻騷擾佛陀打坐。 上了 香 , 那些蟲蟻就不會來

後 第二種作 , 打 坐環境污穢骯髒 崩 辟除污濁臭氣 ,沒有現在那麼好 ,避免邪氣侵 犯佛 陀 0 因 為 在 古 印 度 , 那 個 時 候 很 落

倍 第三種作 佛經記載 崩 , 燒一支香,四十里內都能聞到 香燃燒起來的氣味使人更容易入定 0 當時的 香 , 要比 現在 好過 數十

上香就 戒 變成我們皈依三寶的 釋迦牟尼佛去世後 希望我們的要求 緬甸 猶如佛陀正在 斯里蘭卡重視供花 , 打坐 香花迎,香花請 四眾佛弟子繼續保持為佛陀上 ,佛菩薩能滿我們所願 , 我們為佛點香 , 不重視供 。有香 香 0 可是上 佛前 我們 有花供佛 香的 香的 中 上香已經變成這個樣子。 國佛教徒應該學他們 |習慣 意義卻漸 證明我們皈依三寶、 , 直 漸地改變了 |延續至今日 那樣 印度 受持五 後來演 0 我們 量

用花供佛,不用燒那麼多香。

還有 不要供蠟燭 開,還嗆得一把眼淚。燒蠟燭又容易引起火災 起來發出刺 , 各位 , 激性氣味很難聞 居士要盡量避免供蠟燭 現今已用電燈代替 ,令人感覺鼻子和喉嚨都不舒服 ,供蠟燭這個風氣在大陸流 太危險了。 燒蠟燭有甚麼好處?最好 ,那些煙熏得眼睛也睜 行了很多年 鱲 燭燃燒 不

不恭敬 供養出 師 0 「家人應 這樣禮貌就是恭敬供養。結緣是對後輩説的 ,沒禮貌 用甚 0 供養法師應該雙手拿著紅封 麼禮儀?很多人供養法師說 ,舉至齊眉 「結結緣 ,對長輩應該説供養, , 説 : !結結緣!」這樣說 「弟子某某供養法 大家要分清 就是

付 倘若你到寺院住了數天 住宿費要多少錢?」寺院不是旅館 你辦完事之後 ,將供養錢放入紅封內 ,想給回一些費用 ,不是做生意規定付多少錢。多有多給, 你 外面寫上「供養常住香油 不能這樣問 : 「我住了多少天 ,某某頂禮」 , 少有少 伙食費

得體 不是供養住持及所 所有費用 ,又有禮 都包括在 貌 有出 內 家人 「供養常住」 , 而是歸寺院所有 就是供養寺院米糧和維修經費 0 在 紅封 上寫  $\overline{\phantom{a}}$ 供養常住香油 , 「供養香油 既 大方 並

的念一 也好 鬼神 出家 部經 人説居 結緣 ,不要搞那麼多名堂 0 念 做法事時要有觀想 士 司 《金剛經》 以做放蒙山 也好、 ,我們出家人所做的法事 或三時繫念法事 觀想不好還有罪過 《地藏經》 也好 ,事實應不應這樣做 ` ,你們居士不一定要做 《普門品》 你們居士不要搞 也好 ?我認為居 、甚至念 那 套 士 阿 彌陀 不要 好好

擠滿 般新 重 教 開 為甚麼要做開 群 光的 開張剪綵那樣 熱熱鬧鬧慶祝 目的祇是通知大家工程完成了 光儀式?香港大嶼山天壇大佛裝嵌工程完成後 ,做生意人到處發通知 番 亦是一個好 意頭吧 大家可以 ,希望第一 到來參觀禮拜 天開張日子 開 店內 開 光有 光儀式極為隆 Ш 如 普通 海

請佛菩薩要不要開光? 其實開光與否不重要 , 開光這回 事 真正佛弟子不講究 請了

根本就 他對大家說 佛菩薩回家已 可是有些人很介意佛菩薩沒有開光會不靈驗,擔心有求未必會應。如果你認為佛菩薩 一定要經過開光才靈驗 有光 : ,你要開光才有光 可 「佛菩薩本身的光是無量無邊,還要你們凡夫眾生為他開光嗎?佛身上 '以供奉 ,那怎麼辦?怎樣為佛菩薩開光呢? , 沒有問題。有居士請竺摩法師主持開光儀 ,你不開光就沒有光?開光祇 不過是一個儀式而 式 , 儀式圓滿 己。 後

神 都不重視 薩看見路上污穢骯髒的東西 家給自己作一 當佛堂做法 **-**拜鬼的 譬如 可 廟宇 佛像開光後 以答他已經開光了 事的時 佛教是百 個交代 儀式更多。 候 1無禁忌 , , , 要把佛像的臉用布蓋起來 以後可以安 你把佛菩薩放在 我們中國大乘佛教沒有這些計較 , 0 0 但是西藏佛教跟中國佛教有點不同 佛教是全世界公認的大宗教 回到家裡才把布揭起來。喇嘛 心拜 佛前供奉 ,佛菩薩 ,然後請 , 一定很靈驗 法會完了 回家 ,那些普通 0 就是這樣計 0 , 有人問 已算開 0 他 他們開 們認為 | 小小 過光 較 儀式 不能 光有 菩薩 , 尤其是拜 可 寇谦佛菩 有否開 很 以 多計 請 口

神 拜鬼的 人非常多 , 他們供奉神像有很多規矩儀式 , 非常講究 每 個

等人與普通 這些小節祇是普通人才講究 點兒也不馬虎 人的 0 分別剛 他們的心非常虔誠 巧是相反 因為 的 他們 , 因此 重視感情 他們拜的神也很靈驗 , 上等人 不拘 泥 , 小節 佛教徒不放在眼 , 重 視 理 智 內 0 上

別虔誠 達 現 高級佛教徒還是低級佛教徒 在 心就不夠濃厚, 寛容開 祇 我 亦 求目前短暫福報,不懂得修智慧,他們心有所求, ,特別懇切,他們的行為造作全是表面 把佛 朗 教徒分為高級與低級,讓大家比較分別一下 他們追求宇宙人生真理 他們修的是觀照功夫,乃無相修法。 5 , 明白一切皆空的道理 功夫 ,乃有相修法 低級佛教徒的思想既狹隘 冀有所得, 0 高級佛教徒思想遠大 , 所 0 捫 낈 心自 因此那分 心無所求 蕳 , 心意特 你 ||又固 屬於 那分

多了 擾 教規矩的人胡説 我為大家簡單介紹了 弄 得自己越來越執著。我告訴你們 八道,説這樣不能做,那樣不能行 一些你們應該認識的佛教規矩禮儀。有 ,佛教是不拘小節 ,這樣不如法, , 些佛教徒聽了 百無禁忌 那樣不恭敬 , 不要庸 一些不懂佛

# 問:請問居士可否穿羅漢鞋?

答 : 有些寺院准許居士穿羅漢鞋 其實任何人都可以穿,沒有問題 家人專有的服式 比丘是羅漢 ,在家人是菩薩,羅漢能穿羅漢鞋,菩薩則不能穿,真是莫明其妙 , 猶如警察制服 ,有些則不容許居士穿羅漢鞋。 樣,不是人人可以穿著 ,所以不容許居士穿羅漢 因為他們認為羅漢鞋是出

拖鞋 叫羅漢鞋 華首台寺有五 一位穿羅漢鞋 ,唯獨中國才流行羅漢鞋 ,本來叫草鞋 百羅漢堂 0 佛在世時,出家人托缽 ,又可叫芒鞋 ,大家到那裡看一看 。羅漢鞋的來源是怎麼樣?為甚麼叫羅漢鞋?當初不是 或者出外,均是赤足不穿鞋。泰國出家人祇穿 ,有那一位羅漢穿羅漢鞋?五 百羅漢沒有

野嶺的人都是生活困難的貧苦大眾 羅漢鞋是草鞋演變出來 那個時候 ,唯有就地取材 , 顧名思義 ,用山上的草自己做鞋 , ,草鞋是用草做 不論是出家人還是在家人 成 。他們把草編織起來 , 不是用 布做 , 那裡有多餘錢買布做 的 0 以前住 ,在左邊用 在 深 Ш

鞋原 鞋 成 草帶綑起來 隻草鞋 本是一般貧苦大眾做給自己穿的 圃 雖然草鞋 且編做 0 在右邊又用草帶綑起來,然後把兩條草帶打個結連接一起 不耐 一雙草鞋也很容易 雙草鞋 用 很快就爛了 祇能穿三至四 以住在深山 ,與羅漢拉 但是那些做鞋用的草卻是垂手可得 個星期便會破爛 不上任何關係 野嶺的出家人和在家人都穿草 要再拿草編做另外一 就是這樣做 又不用錢 雙新草 草

帶綑 後來都 光 兩 個 成的 請來印光老法師 接 市 口用針線連綴 鞋出 的 出 現 家人不再用草做鞋 他是民國三十年代的 不再是打結的 改用布照樣做鞋 款式 人,如果是真的 就是現在的羅漢鞋 , 款式是一樣 印光老法師應該穿著布 0 0 香港 最後再漸漸 東林 念佛堂開 演變成

羅漢 人穿的 前 S 鞋 這 門 的 鞋人 家 人都 生意 人比 想穿 **v**較清貧 裁縫給草鞋改了 想穿就會買 , 袍 衣 個 這是做生意人經營推銷的手法 好名字 襪全是自己做的 叫 它羅漢鞋 後來漸漸 0 羅漢是證 才有 果的 裁 縫做 聖 僧服 聖 和

樹、 有一 名字「釋迦」 串串金等 種水果名 ,目的祇是為了吸引顧客購買意欲,多做一點生意吧! 又好像有些植物被安上好意頭的名字一樣,如天堂鳥 番鬼荔枝」 ,形狀好像佛陀頭上之肉髻,台灣生意人給它冠上 、富貴竹 金錢

硬穿羅漢鞋,免生煩惱 羅漢鞋沒有甚麼特別 0 不過 要是有寺院 , 恰 如 佛堂不喜歡居士穿羅漢鞋 便服 様 人人可以穿的 你們要依從他們的規矩 出家人可以穿 在 家居 ,不要 士也可

# 問:為何出家人往生,遺體火化後有舍利子?

壞之身,一種是結晶體 釋:舍利子是一位尊者的名字。第二個解釋:舍利子是堅固子 舍利子是印度話 , 華語是堅固子 , 有兩個解 釋 大家要分清楚不要混淆 , 分為兩 類 0 個

子的 性中最 雀鳥的· 繼承了 上説的 首先介. 意 有智慧 母親的 思 名稱 用她的名字稱她的兒子為舍利子,是舍利之子的意思 舍利子是人名 紹這位尊者 又稱 0 舍利弗母親的眼睛好像鶖鷺 聰明睿智 最有才幹 他鶖鷺子 ,他的名字叫舍利子 , 他又名舍利弗 以智慧稱著 即鶖鷺之子 因此受到廣大群眾歡迎和尊敬 0 , 又名鶖鷺子 舍利弗的母親名字叫舍利 。很多人 這個舍利子是一位尊者的名字 一樣明亮美麗 都懂得念 0 舍利弗是佛陀十大弟子之一 ,是智慧的象徵 0 《般若波羅蜜多心經》 為了表示對她的 又稱 ,又名鶖鷺 他舍利 0 她在眾多女 敬意 3,是一種 亦

接著解釋舍 利子的另外一 個意思 0 舍利子又可譯作靈骨或是堅固子 ,是修行人生前依

照佛 甚深,是極難得的成果。舍利子有兩種:全身舍利和碎身舍利 陀的教導 以戒定慧對治內心的貪瞋癡,熏修而成的真身、 結精體 。要修持功夫

全身舍利:一個修行人坐著往生叫做坐化。身體沒有經過任何處理 年後,身體依舊完整無缺,保存不壞叫做不壞身,就是全身舍利 經過很多

盤腿坐著 在 已把真身收藏起來謝絕參觀了。石頭和尚是六祖惠能大師的徒孫 本人把石頭和尚真身搬運到日本據為己有。最初還開放給遊人參觀 的真身, 中國 人們稱他石頭和尚 以前很多修行人能修成全身舍利。我在日本總持寺看見一位 。他原本在中國南嶽衡山南寺修行成功而坐化 ,又名希遷禪師 。他身體沒有壞,沒有 。日本攻打中國時 鋪金 可惜 中 或漆 國 現在 Н

廣東省曹溪南華寺, 惠能大師肉身,結跏趺坐的 丹田禪師真身 ,同樣是坐化的 供奉了三位修行人的全身舍利 ,距今已有一千三百年, ,真身供奉在南華寺近四百年 0 沒有腐壞。 唐代 ,沒有腐壞 〈禪宗〉 〔二〕明代高 六祖

宮,有 頭髮和指甲仍在生長 明代高僧 一尊全身舍利 ,憨山大師的真身,也是坐化的 , , 是無瑕禪師的真身,保存至今亦有四百多年 膚色紅潤 距今亦有三百多年沒有壞。 ,埋葬了十多年 在 九華 開 缸後發現 百歲

謂 : 肉身為甚麼不會壞呢?身體是思想變成的 超凡入聖 0 即是凡夫之身亦能修得聖人之不壞身,凡夫也能修成正果 ,其心經常入定,身體就能凝 結 有

擔任得戒 也追他不上 達南華寺 虚雲老和 尚 然年屆 和尚 使身不變,當禪坐有功夫之時 尚就是有甚深禪定的修行人 。當時他已一百多歲 。虛雲老和尚身體依然那麼強壯 一百多歲高齡 他晨早從雲門大覺寺出發, ,身體仍能保持得那麼好 ,他走得很快 0 那年南華寺傳授三壇大戒 ,身體質素會改變, 徒步走六十五公里路 ,還勝過年青人 ,一直處於領前 可謂脱胎 會提升 位置 。禪定既能令心不 ,虛雲老和 換骨 很多年 所 以

禪定的 人思想能凝結 身體也就能凝結 經過幾百年 甚至千年以上 肉身

生, 金剛不壞身 密封再冷凍收藏,這樣保存屍體不壞。修行有成就的人是坐化的 得,婆修婆得,不修不得。」 仍是不會壞 既沒有取出內臟,也沒有使用任何化學藥物,身體仍能保持不會壞。這個 ,祇要你願意專心一意修道行持,人人皆可得。所謂 現代人講求科學化,他們用種種化學藥物 ,又把屍體用真空處理 , 「公修公 一坐就往

子,就是第二代舍利子 祇有五枚,後來衍生至十多枚,真是不可思議。如台灣畫家張大千的一枚舍利 碎。碎身舍利可以滋長衍生的。香港西方寺永惺法師供養太虛大師舍利 的結晶體。碎身舍利又叫堅固子,因為碎身舍利堅如金剛,用鐵錘 碎身舍利 :有成就的修行人往生了,經過茶毗後,即是經過火化 後 砸它也不會 1,原本 所

碎身舍利有多種顏色:黑色的是髮舍利;紅色的是肉舍利; 碎身舍利是一粒一粒的 ,有大有小 ,有的比芝麻還要小 白色的是骨舍利 有的如黃豆那般

粒 , 有的 碎身舍利凝結的數量是不一樣 是幾百粒 ,甚至幾千粒的也有 ,主要視乎修行功夫有多深 的是幾十

佐 尼佛的牙齒 徒 前 證 幾 異教徒 年 我 ,是佛陀身體的一部分,到現在還沒有壞,就是給全世界的 外國遊客都踴躍參觀 迎請佛牙來香港供奉 , ,香港佛教徒紛紛前 反應熱烈,盛況空前 往瞻禮供養 這個佛牙是釋迦牟 非

董當然寶貴 佛牙的真實性 在世間的祇有 二千五百多年前 曾經根據文獻資料考證 但是怎麼也比 兩枚佛牙舍利 佛牙是中國 , 確 確實實有釋迦牟尼佛生存在 不上釋迦牟尼佛留下 ,確認這兩枚佛牙是真身舍利子 級國寶 一枚在斯里蘭卡 ,是世界無價之寶 這個 的舍利子寶貴 枚在中國北京靈光寺 世間修行 所 成佛 以沒有 現在仍 0 物 考古

的 指骨 舍利更是中 國 頂級國寶 是佛教珍貴罕有的聖物 0 其珍貴處是碩果僅

存 見天日是極具傳奇性 舉世 無二,全世界祇剩下一枚 0 佛的指骨舍利失蹤一千多年後 能重

埋藏了一千多年 帝唐僖宗 的地 寶塔 以比較少人認識佛的指骨舍利 基時 倒塌 一九 , 即農曆四 ,發現 八 ,下令把佛的指骨舍利送回法門寺 7 有 年 地底下的地宮收藏了一枚佛 月 八 0 初 由於佛的指骨舍利失去蹤影千多年, 月 局 , 日 陜 順應民眾的請求重修佛塔。在一 西省扶 ,正是釋迦牟尼佛 風 縣 , 場連續幾十 的指骨舍利 的誕生日子 ,封在寶塔下的地宮裡 天 已漸漸被人淡忘了 , 工作 的 九八七年五 。這是唐朝最後一位皇 狂 風 人員翻開寶塔下 雷 暴 月五 ,就是這樣 , 日 門 寺的 凌晨

供養的人不多。自從斯里蘭卡請去瞻禮以後 中國佛教徒最重視的是寧波阿育王寺佛的舍利子。 佛牙早已安奉在北京廣濟寺 ,可惜這件稀世寶物得不到 ,始在北京西山 佛陀圓寂後二百年, 中國 靈光寺建塔供養 人的重視 , 阿育王 禮拜

塔 , 印度 中 國 有十九座 他篤信佛教並大力推崇弘揚佛 ,塔內皆供養佛舍利子 教 在 世界各地建造了 萬四千座寶

阿 看見是黑 裡 來的 育王 間順 來給你 要你主動提 禮拜供養 便參觀 色 每 的 禮拜 佛 個人看見佛舍利子 舍 有些人看見是紅色 0 出 這枚佛舍利仍然保存在 下 利子最是出 0 否則 請 求 可 <u>|</u>育王寺 你便白走一 向該寺院 名 0 是放 看 的 0 幾百年來 顏 的 看 趟了 色是不 負責人表 在 個 阿育王寺內 拜 一樣 盒子 , 每天 拜這枚佛陀的 明想禮拜佛舍利子 裡 0 有些人 都有幾百 如 用 果大家到寧波旅 看 見是白 舍利 很幼 人甚至上 子 的 負責 色 綳 千 (人才會 裡的規 人前往 有些人 從

# 問:經書上常説三藏十二部經,請問如何解釋?

讀經書· 這些都是印度梵文譯音 成「南物」。去年我們到雷洲高 是印度梵文譯音。 采學問必然是優秀之才,但是不能讀佛經,讀經就令人失笑。因為佛經有些字的 以鬧出笑話來。又比如: 方沒有阿彌陀佛 葬」, 」,摩訶迦葉, 常常看到 不是讀「倉」 ,你們北方才有?」她不明白南無的意思是皈依, :大小二乘,三藏十二部經這個 比方:南無阿彌陀佛, 。佛教有句説話:「秀才讀經,笑死老僧。」稱得上秀才 ,若依照中國字的讀音就不正確 「葉」應該讀「攝」,不能讀 《般若波羅蜜多心經》,「般若」 山寺,導遊小姐問:「南無阿彌陀佛 「南無」應該讀「拿磨」,不懂得的 名相。三藏這個 了頁 應該讀「波惹 , 「他」應該讀 她依字面解釋 「藏」字讀音是 ,為甚麼我 <u>;</u> 拖 不能讀 人 讀音 們南 所 0

三藏就是經藏 論藏是所有弟子的辯論 、律藏、論藏。經藏是一切佛教經典,包括十二部經在內; 如 《中觀論》 《大智度論》 《十住毗婆沙論 律藏是所有

惱不 律藏中 藏;持戒要看 | 貪瞋 含有戒學;論藏中含有慧學 朝的玄奘法師通達經 癡 三毒 藏 ;開智慧要看論藏。故此佛教有經、律、論三藏 以 戒定慧對治貪瞋癡。三藏就是戒定慧三無漏學 律、論三藏 0 八萬四千法門不出戒定慧三無漏學 , 所以稱他唐三藏法師 0 經藏中含有定學; 修定要看經 八萬四千煩

是十二部經典的意思,乃是經文的十二種題材,十二種資料 已能背誦十二部經,這是古德造的幾句話: 前 喻 懂 部 佛 及本事,本生方廣未曾有,論議共成十二部。」你看,多麼容易背 法的 《華嚴經》 少 尤其是北方人 一部、《法華經》 如果你 部 「長行重頌並授記 問他十二部經是甚麼? , 數到最後也不夠十二部 。我年紀很 , 孤 起無問 他給你 便出 而自説 十二部經不 來 數 家 早 因

長行 是一 段很長的散 文 , 直説義理不限文字 ,沒有段落的長文 ,這樣已是一 部 經

重頌 長行 或七 個字 用偈頌讀出 句 重新 來 , 簡化前 把前 文的 面長行的文句 意思歸納再宣 , 説 寫成簡簡單單的 徧 為甚麼要重 | 傷語 頑呢? 0 有四 有些人 個字

喜歡長行的文句意思比較詳盡 , 有些人喜歡偈頌比較精簡和押 韻

的 者 重頌偈:「一切有為法, 是人行邪道,不能見如來。」 金剛 ,重頌偈語亦是一部經 觀如來否 ,轉輪聖王,則是如來。」 經》 有 ?」須菩提答言: 兩首耳熟能詳的 如夢幻泡影 這裡已包含長行和重頌兩部經。 接著的四句偈是重頌曰: 重頌偈 「如是如是。」佛言 0 ,如露亦如電,應作如是觀。」前面亦有長行 首先是一段長行 : 「須菩提 「若以 : 佛 蕳 色見我 須菩提 ,若以三十二相觀如 《金剛經》上還有一首 ,以音聲求 : \_\_\_ 可 以三十二 我 ,

下説法 在五十 授記 少人成佛及彌勒佛為每 號曰普明如來,其五百羅漢,盡同一號,又有彌勒菩薩,由現在開始計算 : 六億七千萬年後 0 《法華經 彌勒佛出世後 五百弟子品》 一位未來菩薩授記等,這些事情釋迦牟尼佛在經上已一 ,正法期有多少年,像法期有多少年,末法期有多少年 ,有彌勒佛出世 詳述,憍陳如比丘供養六百二千億佛 ,那個時候叫龍華三會 ,彌勒佛將會在龍華樹 ,然後得 一宣説 有多 大約 成

出來 這種題材就是授記 。長行 重頌 授記 這裡已經介紹了三部 經

是單 起 獨 發出 孤 起 的偈頌 也是偈頌 ,這個也是一部經 , 不依 前 面長行文句意義 ,突然間說出 來的 偈語 四 旬 或八句

經》 無問 經 自 説 這三部經沒有弟子發問 〈淨土宗〉 有三部經典: 佛自己說出來的 《佛説阿彌陀經》 叫 無問自說 《無量壽經》 這個 題材 也是 觀 無量壽

戒條 因緣 去脈 把這些事情歸納 佛 説出弟子種種因緣 0 為甚麼要制 一起 訂這條戒律? , , 每 這種資料 個弟子是甚麼情 因為有弟子 叫 因緣 犯戒 況 事情 原因是怎樣怎樣 的 經過如何 如 所以 何 訂立這 説清楚

有 個故事講 譬喻 經是佛 猴子失豆 用種種方法作譬喻教 有 隻猴子手裡拿著 化眾生 一把豆子 , 令眾生容易明 , 個 白 不小 道 理 心 掉了 0 /譬喻 粒豆在地 中

的人, 去拿回剛放下的一把豆子,卻發現豆子已全部被雀鳥吃清光。這個故事譬喻 不懂衡量輕重,作出錯誤決定,因小失大,招致重大損失。譬喻也是一 想拾 回那 粒豆 ,於是便放下手裡所有豆子,可是找了一會也找不到 , 於是回頭 一個愚昧 部經 0

親服用 本事 事也是一部經 的母親得了 我不行菩薩道了 小 0 隻眼 無疑 小孩説這不是聖人眼睛沒有用 吧! 孩子哭哭啼啼 佛弟子們過去生中行菩薩道的故 睛 」説罷,舍利弗真的挖 一個怪病 」舍利弗聽了後説: ,要那隻眼睛才成。 ,一定要有活 ,退心算了吧! ,舍利弗問小孩 人的眼 出自己的一隻眼睛給小孩。 」舍利弗無奈地又挖出另外一隻眼 「好吧,我把我的眼睛交給你,你拿去配藥給你 」這是佛的弟子們過去生的故事 。舍利弗搖搖頭歎息地説 : 事 「小孩子,你為甚麼哭呢?」小孩答道: 睛配藥才有效,否則病就不能醫好,我的母 好像舍利弗以前發心行菩薩道 但是小孩説 : 「唉 睛交給 ,眾生真是太難 叫做本事 : 0 有 小孩 一次 拿去

事蹟屬 為樂 就如你所願 很想知道下面 不再説下去 佛陀説 於佛的 就是説釋迦牟尼佛過去多生多世的 整首偈是 陀正 0 本生資料 兩 : 佛陀請 在修道 句話嗎 羅刹鬼得到了佛陀的承諾 「你想吃我的肉 : ?可以 他說出 諸行無常 , 亦是一部經 遇見 的 下 個羅刹 面兩句話 , ,是生滅 0 我給你吃 但是我有條件 鬼 法 , 他説了 便説出下面 羅刹鬼説 ,沒有問題, , 生滅 0 例 , 滅 你要答應給我吃你的 「諸行 己 : 的 割 , 我是羅 兩句話 寂 祇要你説 肉 級滅為樂 剎鬼 是生滅法 : ,捨身飼虎等 出下 0 「生滅滅已 亩 肉 食人肉的 兩句話 陀過 三這 我才說出 一去生的 兩 寂 句話 , 滅 我

覺他 慈悲 經 廣 0 的 大乘經就 金剛 是大乘經 經 是指引我們行菩薩道 達 。上求佛道 到 典 最高分數 《法華經》 0 大乘經宣説六度萬行及成佛法門 ,自己先覺悟真理;下化眾生, 圓滿 等 ,菩薩要發大菩提心 了 所有大乘經是十二部經之中其中 就會成佛 大乘經有 再把真理覺悟 不自私自 ,所説義理方正廣大叫 《華嚴經 部 他人 有廣大的 0 自覺、 彌陀 方 心

父。 花 候,有很多大菩薩示現到來聽經,其數之多難以計算。這種情況也是未曾有 從母親摩耶夫人的 可能發生的 未曾有:這種事情從來沒有出現過,從來沒有人看見過,從來沒有人聽聞過, 這種情況是從來沒有的,叫做未曾有。又好像佛在靈鷲山宣講 跟著一手指天一手指地説:「天上天下,唯我獨尊。」天上有九條龍吐水為太子 。當時空中出現無量無數聖眾,讚歎這位未來佛的誕生,是三界導師 ,不可思議的事情。譬如釋迦牟尼佛降生的情況就是未曾有。釋迦牟尼佛 石脇出生,太子出生後即能自己行七步 ,每行一步地上都湧出蓮 《法華經 , 是沒有 四生慈 的時

真是不簡單,不是一般人有資格辯論道理。 論,有些是弟子與弟子的辯論,彼此間互相辯論道理的資料,將之歸納在一起 到這裡已介紹了十一部經,最後介紹論議。論議是有問有答的 的道理很高深,很厲害,誰也破不了他 0 好像 《中觀論》 是龍樹菩薩的著作 ,有些是佛與弟子的辯 裡面

論議是你有你的觀點 , 我有我的觀點 , 彼此辯論 個問題 0 所謂 「不辯不明 越辯

人攻破 越明 的 他們辯論的義理很高深 是我最後介 0 故 這個問題是如何辯證的 此 紹的一 點漏洞 部經 也不能有 非常嚴密 0 把它發揚光大。看經已是不容易 ,若是論據 所以這個辯論真是不簡單 論點不夠嚴密 0 , 經文是 稍有 看論難度 以論議 點差錯 為題材 更高

十二部」 「長行重 頌並授記 就是這樣的十二部經 孤起無問而 ,是佛 自説 , 教經文的十二種題材 因緣譬喻及本事 ,本生方廣未曾有 十二種資料 論議共成

#### 間 《華嚴經演義鈔》 日 乘戒有四料簡 請問有那四種 ?

答:四料簡就是:

- 、乘急戒緩。
- 一、戒急乘緩。
- 二、乘戒俱急。
- 四、乘戒俱緩。

佛教徒分別有上、中、下三種:

拿出一點錢贊助放生經費 下等佛教徒修福不持戒 一能受持 布施金錢是修善, : 0 修福就是修善 若是要你持長素, 持長素是斷惡 , 持戒就是斷惡 那就不可以了 又比 如佛堂需要金 0 比 方説放 , 説甚麼業障重 錢印 **丛生活動** , 你 , 百般理 很願意 通

沒有 利益 你很樂意捐 , 受用 依佛法修行 無窮 助 0 假設有人介 0 更是談何容易 但你答道 : 紹 一本經書給你 我太忙了 ,所以説 : 抽不出時間來看經書 「修善容易斷惡難 看 告訴你祇要參照指 0 引修行 看經 書的 必定獲得 時 間 世

人多 般知識分子批 釋迦牟尼佛是我們的師父 我們皈依三寶 自然是修福的 佛教義理精深廣博 人多 評 , 皈依 我們佛教徒祇懂修福不修慧 ,修慧的 佛 兩足尊 , , 人少, 他修福又修慧 文化水平低的人學佛法倒真是一 , 兩足尊就是福充足 修福容易 ,修慧很難 我們應該學佛陀那樣 , 我們佛教徒有知識的 ` 慧充足 個難題 0 福 和 , 福慧雙修才對 慧同樣都是 人少,沒有 他們有心 知識 無力 重 0 的

著你 不用求 深入民 福培 方 你 前 心 面 道家講 自得 所 大多數 做 得到大眾認同 的 0 易經講 切善業或惡業 人願意慷慨解囊 「善惡報 0 儒家講 積善之家必有餘慶,積不善之家必有餘 應 如影隨形 報應猶 : , 救濟貧苦大眾做些善事 「但行好事 如影子 。」不管你走到那個地方, ,莫問前程 樣跟著你 永 0 0 善有善報 」做好事 離 殃 你的 0 佛家講 這 個思 前途光明 影子總是跟 就是教人積 想早

話 瓜 講因果報應,下等佛教徒大部分是修福不修慧。 年以來全是一致的,相等的 遇到壞風水 看風水的人說: 得瓜 行好事 豆得豆 0 ,將來必得好果報 」沒有福德的人,縱使遇到好風水, 「你有福德,東撞西撞都能遇到 0 \_\_ 就是種 ,不論儒家、道家 0 如是因, 」看相的人說: 結如是果。 佛家、算命家、看相家、看風水家都 好風水;你沒有福德 相 算命的人説:「祇要存好心 他也無福享受。我們中國文化幾千 隨心轉。 」有好心就有好相 ,東撞西撞 ||祇會 0

中等佛教徒能持戒: 持戒能防非止惡,使你少煩惱少痛苦。持戒以五戒來説

- 有利 兄。」你殺我 不殺生。不殺 對別人也有利 一切眾生。儒家有説:「殺人父者,人殺其父;殺人兄者, ,我又殺你,目的為了報仇 ,大家少煩惱少痛苦 冤冤相報何時了?所以不殺生對自己 人殺其
- 欺騙你 不偷盜 0 你不偷取人家的東西,人家也不偷你的東西 你不欺騙人 ,人家也不會

- 少煩惱 不邪淫 分。假若雙方能持戒守本分,家庭那會爭爭吵吵 男女關係 0 夫妻關係破裂,家庭發生問題,大部分原因是邪淫導致 女性思想大膽主動 ,變得不安於室。 男性貪新厭舊觀念令他不守本 那會破碎呢? 一定是少痛苦 現代人不重視
- 四 不妄語 家相信呢 易得到支持和信任 0 你對人家不説謊話 。如果你慣常打妄語 ,信譽良好的人日後與人相處和做事都比較順 個誠信受到質疑 的 那裡會得到人 利
- 五 能受持一 不喝酒 路不顛倒 五. 0 戒 就是有智慧, 因此持戒對自己有利 ,下等佛教徒祇接受皈依三寶 有清晰頭腦能清楚分別事情的好與壞 ,對別人有利 ,答應以後存好心 可 以少煩惱少痛苦。 0 説好話 持戒能使人走上正 中等佛教徒 行好 事

聞 上等佛教徒 這樣能: 啟發智慧 , 專門 研究佛法修智慧。 。孔子曰 「三人行必有我師焉 讀萬卷書可以增加知識 擇其善者而 行萬里路可以增廣見 從之,其不善者而

改之。 處,正當的 能辨真偽、是非 見,耳朵所聞 引以為鑒, 意思是要我們將學習範圍擴大 同樣能啟發智慧。 行為我們可以參照學習 ,跟別人交談中皆可學習,皆可開智慧 、黑白,你懂得分辨一個人是好是壞,對自己無往而不利 一個聰明的人能視一 ,以它作榜樣 ,生活圈子要廣闊 ,偏差行為可以把它作為反面 切事物都是學習材料,如從眼睛所 。開發了智慧,你能明白事 , 每 一個人都有其長 戊處及短 教材 理

不如法 就是修慧。持戒可以修福也可 持戒是修福還是修慧?修有 ,福修不到慧也修不成 相 以修慧 的 戒 , 修有漏的戒就是修福 ,主要視乎你怎麼樣持 0 修無相: 戒 如果持 的戒 ,戒鬆懈 ,修無 漏的 持得

現在解釋四料簡「乘、急、戒、緩」四個字的意思:

乘 是車乘 , 乘車由此處到彼處。 佛法共有五乘 乘 二乘 三乘 四乘 五.

識宗〉 乘佛法是最上乘 講 的 大 圓 [鏡智 即 ; 如 《楞嚴經》 《法華經》 講 的 講的諸法實相; ?常住真心 ,就是最上一乘佛法 《華嚴經》 講的 真法界 唯

病死 是佛 佛是最 那個要成佛?身體不能成佛 你怎麼能成佛? 你不明白 上 乘 最上 心就是眾生 \_ 心有生住異滅 乘佛法是假的 ,心也不能成佛。 。那個成 佛 , 0 你又怎麼能成佛?那個能 5 為何説是假呢?就是説我們的 你的身體成佛還是你的 除了身體和心之外,還有那個要成佛 心成 成佛?你們 佛 1/2 5 , 身體 明白 問 有生老 問 心 5

心是 <u>員</u> 你的 在 心是個甚麼樣子?在空間上講 顏色上看 麼樣子 þ 它不是青黃赤白黑;在時間 ·甚麼也不是 所以 ,它不是在 〈禪宗〉 內外中 上説 講 : , 它不是過去、 間;在形狀上講, 明心見性 0 現在 認識自己就 它不是大小方 未來。 你的

明白甚 能 見 麼是心 到你 的 真 ?明白你現在 心 所 謂 妄心 的思想是妄想 不除 真心 示 , 是假的 顯 0 譬 如 , 説 不是真的 妄心 等 0 如 這個妄想一停 冰 水結成 冰

法身。 妄心 」你明白那個妄心 冰溶化成水,妄心就變成真性。永嘉大師説: ,真性頓然顯現,這樣叫明心見性 「無明實性即佛性 ,見性成佛 幻化空身即

甚麼是二乘佛法?聲聞乘、緣覺乘就是二乘佛法。

菩薩乘為大乘,這就叫三乘佛法 三乘佛法就是聲聞乘、緣覺乘再加菩薩乘。 又可以稱聲聞乘為小乘 ,緣覺乘為中乘

大白牛車 四乘佛法就是以上三乘再加一 。羊車譬喻聲聞乘 ,鹿車譬喻緣覺乘,牛車譬喻菩薩乘 乘佛法 《法華經》 上有講四乘:羊車、 ,大白牛車譬喻 鹿車、 牛車

五 十二因緣的車 乘佛法有人乘、天乘、聲聞乘、緣覺乘、菩薩乘。你乘坐五戒的車 0 你乘坐十善的車,來生可以生天。你乘坐四聖諦的車,來生可以做聲聞 ,來生可以做緣覺。你乘坐慈悲喜捨、六度萬行的車 來生可 ,來生 0 以做菩 司以 你乘坐 做

車 薩 則能成 你能 在 佛 五乘佛 法上 再進一 步 自覺 覺他 覺行圓滿 你 就能乘坐諸法實相 的

急 就是精進勇猛,急不容緩地趕緊完成一件事情 叫做急

五種 戒四種 戒 有 戒 戒 。在家人有四種戒,出家人有五種戒。在家居士有三皈戒、五戒 如法行持身口意三業造作。 0 梵語 在家菩薩戒大多數是受六重二十八輕戒 。出家人有沙彌及沙彌尼戒、式叉摩那尼戒、比丘戒、 戸羅 , 此名清涼,三業炎火,焚燒行人 戒有防非止惡作用 ,出家菩薩戒大多數是受十重四十 , ,不能作惡業 戒能防息。受戒者要依循所受之 比丘尼戒 、八戒、在家菩薩 ,連惡念頭也不能 出家菩薩戒

「緩」就是懶惰懈怠,不進還會退叫做緩

四料簡的第一句乘急戒緩:

實行 戒緩的意思 ,但受持戒律則懶惰怠慢 不但受持不住 精進勇猛學習五乘佛法 而且經常犯戒,這叫戒緩。對五乘佛法精進虔修 ,又能依照佛法實行實做,這樣叫乘急 ,這種戒是有相的 , 有漏的 ,屬於生死的 又能依著方法 戒 守戒律馬馬虎 ,就是乘急

生前 惡道 身度化牠們 道?雖然你有智慧, 倘若你能研究很多經書 在幽冥界為你說法 喜歡研究佛法 0 天道 在畜生道有不少大菩薩現畜生相度化畜生道的眾生。 、人道屬於善道;阿修羅道、畜生道、餓鬼道、 ,即使墮入惡道,仍然有機會聽聞佛法 可是作惡多端 。餓鬼道有觀音菩薩示現面燃大士身,即示現鬼王相度化 ,又能觀照諸法實相 ,作惡業必然墮入四惡道。六道分二種善道 ,但經常犯戒 , 作惡做壞事 釋迦牟尼佛也曾示現鹿王 地獄道屬於惡道。 地藏菩薩在地獄救 ,會不會墮惡 四種

阿修羅是天龍八部之一 , 天龍八部有鬼道眾生、 畜生道眾生、 阿修羅道眾生 個人

佛法 的容顏 的阿 有阿修羅 的阿修羅居住 修羅則居 縱然墮 陋 生天道的阿修羅王與忉 女則貌 入惡道受苦 住 在 在大海底 人間西方 美 各據其業力輕 Щ 0 ī地中的· 諸佛菩薩現不同化身救度阿修羅道眾生 能 聞得佛 **!**大深窟 利天帝釋為了爭奪美女與美食而 法 阿修羅 重 ;生鬼道的阿修羅居住在 這樣就是乘急戒緩的結果 分別 道 投 生天 阿修羅有 `` 天之福 大海邊 恒常戰 畜生道 因為 但無天之德 你 ;生畜 Œ 地獄 生 生人道 前 生道 道沒 究

## 第二句戒急乘緩:

急戒緩剛巧 有些在 的 律非常清楚認真 人處事認真 相反 家居士為了受持五 繁瑣又複雜 就是戒急乘緩 性格古板 而 且絲毫不犯 戒 0 古 甘 戒 嚴 願 辭 謹 因 為 退高 可是研 的 不 人依照戒 -認真固 了薪厚職 究佛法 律辦事 執持不了 轉行做 ]則懶 不敢 戒 不觸 行差踏 守 的 的 工 行 0 矩法

能拿著碗筷吃飯。吃飯的規矩非常嚴格 起盛了飯菜的碗 許多規矩細節,淨人 ( 協助持戒僧侶的僕人 ) 為他盛好飯、盛好菜 盛飯菜、不可和人坐在一起吃飯、要坐地下吃飯,做了就是犯戒。祇是吃一頓飯已有 他們要牢牢記著甚麼事可以做 ,要由淨人把盛了飯和菜的碗舉一舉,放到他面前 ,甚麼事不可以做 0 例如:不可耕種 一、不 , ,他不能夠自己拿 到這個時候他才 -可煮飯 、 不 可

起坐沙發, 已是犯了戒 開後,放到他面前他才能吃。所以持戒精嚴的人不是那麼簡單。假若坐在櫈子上吃飯 那麼吃水果又如何?他不能直接從樹上摘水果吃,淨人把水果摘了下來,又把 。」那我便陪他們一起坐在地上交談 但是他們搖搖頭説:「不可以坐沙發,坐沙發是犯戒的 ,按規矩要坐在地上吃。前年有兩位法師從緬甸來探我 !我們要坐在地 ,我招呼他 水果切 們

他們與在家人相處的時候,仍要守持嚴格規條。聽説在大陸有一位女眾不小心接觸 位出家人的袖子 ,那位出家人連忙拿剪刀把袖子剪下來。 我可沒有看見事情經過 到

絕不簡單 堅持不肯接受供養 士供養紅封給一位泰國比丘 祇是一位大陸居士告訴我的 士的供養 , ,可是那位居士不懂戒律規則 誰能做 到 · 雙腳 ç 步一步往後退 小乘佛教的比丘 在泰國我親眼看見居士供養比丘 ,以為比丘客氣, 退了幾步就跌 不可以接受金銀財寶的 倒了 繼續要比丘 一的情況 0 戒律真不容易受持 接受紅 0 , 所 有 以他拒絕居 封 中國居 比丘

持戒比 書上説 生長得很高的 丘 持戒 亂 如草繫比丘 動會拔起很多草 ,歹徒用那些草把他綑起來,這樣他就不敢掙扎 0 比丘被歹徒搶走衣服財物 壓死很多草 ,把草弄死是犯戒的 , 歹徒怕他報 , 不會亂 案 戒律 那 動 就是那 個 因為 地 方 他是 的 草

他來世 般人沒有資格得到淨人照顧 真正持戒精嚴的 生人道 天道 人需 要多位淨人照顧 0 假使前 且持戒精嚴的人不多 生沒有研究佛 , 如果沒有人從旁協助 法 雖然生到 ,有大福德的人才可 人 便很 天 容易觸 也 聞 不 以持戒精嚴 犯 到 戒 佛 古 0

地獄苦不是問題 德説了四句話 : ,聞得佛名便很開心 「寧受地獄苦 ,得聞諸佛名,不受無量樂,而不聞佛名 ,如果聞不到佛法,縱使生人、天道也不樂意。 0 」意思是受

惰放逸 此生空過。倘若你守戒精勤不懈 我勸大家要把握時 ,沒有研究佛教道理,雖得生人、天道也聞不到佛法,這樣就是戒急乘緩的結 間,趁著還有精神的 , 一舉一動都 時候 ,多聞佛法 如法守持不犯錯 ,多依照佛法指示奉行 ,可是對五乘佛法卻懶 ,不讓

適用 下得大自在 完,不要將精神時間全部用在戒律上 有人問我有沒有守持戒律 地方 戒律太固執了 , 已不合時宜 祇要明白戒律大綱已經足夠 。二千五百年前的古印度戒條 。研究戒律需要十載八載時間 : ? 我是 二個 怕 被束縛 我們祇要多研究佛法 小戒多得很厲害, 的 ,規矩法則 人 ,我個人認為 、 祇持 恐怕用上幾年時間也未能學 大戒 ,在現今的中國 就能開啟智慧 不值得把時間投資在這 , 不 -顧小節 大部分已不 我 ,看破放 7認為專

### 第三句乘戒俱急:

起修持 對五 般人所能辦到 乘佛 福慧雙修是菩提道 法勇猛精進地學習 祇 有修行功夫甚深的高僧大德才能辦到 ,是成佛的 對戒律同樣勇猛精進地守持 路 來生可 以 成 佛 作 , 絲不犯 乘戒俱急 0 和 不是普通 戒 同時

## 第四句乘戒俱緩:

是沒有研究佛法 當墮 四惡道 ,在四惡道中常受諸苦 , 又不守戒律 還要犯戒 ,又聞不到佛 破 戒 法 做壞事 ,得不到法益 惡事 0 這樣的

接著下來,再細分析這四種乘戒做因與結果

## 第一種乘急戒緩:

乘急戒緩的 人將來根利有遮 根利就是生下來已有善根 根器來得 非 常 利 宿

覺 法 植 0 這樣的根器屬於利根 智者大師七歲的時候 所以來生很快即能了解佛法道理。好像元音老人 來生看經 書 , 看就明瞭 , 人家對他讀了一徧 , \_\_ 聽佛學即能通達 《普門品》 0 , 皆因過去生曾經 看佛經, ,他竟然能夠一字不漏念出 立刻有似曾相 觀察和 研 識感 究佛

説 : 逸 有遮是有遮障 ,甚至犯戒 懷才不遇, ,你的福德沒法積聚。即使來生你既有學問又精明能幹 猶如屈原便是。你既然有這麼大本事,但無福德,怪誰呢? 有障礙的意思。 前生你從研究佛法中得到聰明睿智 , 可是持戒懈 , 郤 如古 怠放

我再舉 是他有遮有障礙 他的事情我知道得很清楚。 個 例子:淨空法師是中國知名人士,在大陸有很多人認識 他是一個根器很利的聰明人 , 還寫得 。我跟他交往 一手好書法 幾十 仴

詳 淨空法師有 而且規模相當宏大 一個極大心 。在他的構思中 願 就是在台灣建造一 祠堂的正殿足夠可 座 「中華民族百姓宗祠 以容納萬人 還有數百間 他 計劃 周

材 型廳堂 我知道 他生來有障 祠堂外面有廣大 礙 , 園林 定做不成功 ,設有亭台樓閣 ,結果計劃真的 , 到處設置擴音器 [倒垮了 大螢幕等視聽器

成功 淨空法師還有 重重 他是 , 個 障礙處處 個願望 頭腦精明 , , 因為他是根利 就是在星加坡 , 懂得計劃 , 有遮 建立 有遠大思想的 個 彌 陀村 , 可是經過多年籌辦 可惜 阻礙多得很 都未能

有人 要多少便有 修行歷劫 七十九歲了 他 無意中開罪了 曾 拿出 呢? [經替 弘法利生需要大量金錢 來為佛教 多少。為何 他這個福報是今生修來的 , 比 他算命 我大 人家 (兩歲 算出 為社 有那 那些人批 , 他的壽· 算命算 會 麼多居士供養 做 利益 出 命 評 祇 他不用費神籌集弘法經費 他 他 上 大 眾 的 能活 他 的壽緣祇有 責罵他 他? 到處弘揚佛法, 到 事 因為他沒有貪瞋癡 四 + 自己不貪求享受 他全不在意 四十五年 五. 一歲 廣度眾生, 我 ,為甚 今年七 ,自然有 處之泰然 0 0 他沒有貪 麼現在七十 十七歲 他沒 一發大心 扂 土資助 有瞋 心 他 -九歲仍 他 沒 已經 有多 他 ,

屬於根 謗 的都是國家元首 到大陸弘法時,有很多人問我 心 以上就是我對根利有遮的答覆 利有遮, 他是 個絕頂 [ ,顯赫: 雖然前生有研究佛 聰明有智慧的 人物 ,他的福報是今生修來的 , 入, 淨空法師究竟是個甚麼樣的 法 , 但對戒律守持鬆懈 對人慈悲平等 ,前生可能沒有修福 , 得到大眾尊重敬 ,所以得了根利 人 , 有人讚 仰 他 有遮果報 0 , 淨空法師 跟 ,有人毀 他來往 0

根利有遮 深感自己罪業深重 明的名醫。耆婆沒有為他治病 邀請六師 身上生滿 釋迦牟尼 後來他改惡向善, 外 佛 道 種 在 叫 世 , 用盡 的 癰的毒瘡 時 候 心生慚愧 種種咒術仍然未能湊效。 皈依佛教 , 印 ,異常疼痛 度有 , 祇是引導他到佛陀面前聽慈悲開導 懇切至誠地求哀懺悔 \_\_\_ ,為佛教做了很多弘法利生大事 位 或 ,尋偏良醫妙藥亦沒有辦法把病治療 王叫 阿闍 阿闍世王有 世王 。由於精誠所至 ,他殺父害母 一位親戚叫 0 阿闍世王也是屬於 0 , 聽了 耆婆 罪 , 他的業障病 過 ,開示後 無邊 , 0 是醫術 朝廷大臣 0

#### 第二種戒急乘緩·

事成 紊 急乘緩 切 事 但 可是事事不 0 順 到底是甚 利 的 無障 順 利 來生根鈍無遮 |麼原 如意 礙 俗 , 但是糊里糊塗 語 因呢?佛教講得很 很多障礙 有謂 : 0 他的 自 0 古庸 那些糊里糊塗的 根鈍得不得了 清 /多厚福 楚,前生持 0 , 但是沒有障礙 有智慧的 戒精嚴修得大福報 不懂處事 人做 , 卻是事 0 事有 在 中 事 計 國 , 順 劃 , 以 利 , 今生做 有條 類人 , 心想 不

無遮 蠢鈍 講 五 百 的 個 遇到 漢教 他 聖人故事給大家聽 ,他突然覺 開 對於教 大智大覺者佛陀 了 智慧 他足足三年 悟掃帚能 法隨記隨忘 證得阿羅漢果 , 0 掃除 他才學會念出 釋 教他 0 迦牟尼佛 地 有 天天掃 Ē 兩 周利槃陀伽 塵埃污垢 句 話 有 地 來 : 個 , , 可 守 出 屬於根鈍無遮 面掃 我們 想 口攝 家弟子名 而 內 知 意身莫犯 他愚笨 心 的 面 叫 無明 念 周 到 利 , 拂 甚 如 槃陀 煩 麼程 是行 塵除 惱 伽 亦 能 垢 度 者得 , 掃 除 四 度 是根 個 世 四可 個 字 極 鈍 就 0

第三種乘戒俱急:

次他讀 仍在靈鷲山宣説 是名真法供養如來。」讀了這兩句後,馬上進入甚深禪定中,在定中看見釋迦牟尼佛 根利無遮的人才能進入這樣境界。還有一位是智者大師 於根利無遮 乘戒俱急的 《法華經》 。他聽到人家念 人來生所 《妙法蓮華經》。六祖大師和智者大師都是根來得利又沒有遮障 ,讀到《藥王菩薩本事品》其中一段經文: 結的果是根利無遮 《金剛經》 : 0 根來得利 「應無所住 又沒有阻礙 , ,他修 而生其心 「善男子,是真精進 0 「法華三昧 ° 例 如 即 六祖 時 一的 惠能 豁然開悟 大師 。有

協定 又再講 是一起修行的同修 智慧第一見稱的舍利弗和神通第一的目犍連。他們還沒有皈依佛陀和出家前是外道 ,就是兩人在外面見聞到好的道理 個有關於尊者的故事:釋迦牟尼佛在世時有十位大弟子,其中兩位尊者是 0 他們都是老師 ,各有一百名弟子跟隨他們學道。他們之間有 ,回來時便要提出來互相研究討論 個

有 一天,舍利弗在路上遇見馬勝比丘托缽 他走路的姿態安詳徐步 必恭必敬

説 記不得那麼多 「你的 可 「你的師父平時開示甚麼法給你聽?」他答道: 舍利弗聽了這幾句話立即證得初果 師父是那 可敬 。其中有四句説話:諸法因緣生,諸法因緣滅 位 ? 非常 如法 馬勝比丘 0 舍利 回答: 弗被他的威儀吸引 ,即是須陀洹果 「我的師父是釋迦牟尼佛 「我師父教了 ,便走上前向馬勝比丘 我很 我佛大沙 多佛 0 菛 法道理 舍利弗 文問 請 作 我也 教 如 是

如此 舍利弗 成為出家弟子 甚深微妙 回 去將 事情經過告訴 0 信服 兩 位尊者都是根利 不已 0 目犍連 慨歎自己 , 摭 目 不是老師 [犍連聽] 材 料 後 也立即 於是帶 證得 領二百弟子 初 果 , 同 皈 讚 歎 陀 法

第四種乘戒俱緩:

鈍是果 乘戒俱 遮的 緩 種善 的 人根器愚鈍 固 不 Z 結 善 果 -研究佛 癡癡傻 法 種 , 惡因結惡果 不持戒還要破 傻 的 常遭受別 乘戒 戒 俱緩的 來生的 人欺凌愚弄 結果是根鈍有 前 生種惡 福 報 又淺 因 薄 來生結惡果 0 乘戒是 貧窮 下 因

鈍有遮 習佛法 德沒有智慧 生來體弱多病 ,多行善業 ,受盡種種苦果 ,還是會作惡。所以寧願智慧大過福德,不要福德大過智慧 ,做事處處碰 。佛教注重智慧,不注重福德。沒有智慧,不能辨認好與壞 ,大家應以 釘 ,一生多災多難。由於前生乘戒俱緩 此為鑑。人身難得,佛法難聞,就把握當下勤加學 , 所 以 下世生來根 0 有福

家供養 經說 生修福不修慧,來生結果投生大象 投生做了一隻宮廷大象,牠的身上掛滿瓔珞,七彩繽紛,看起來威風凜凜 個祇修慧 : 「修慧不修福 ,因為他前生修慧不修福,來生結果有慧沒有福。另一個修福的修行人 , 一個祇修福 , 羅漢應供薄;修福不修慧,大象掛瓔珞 。修慧的修行人來世投生做羅漢, 他托缽化緣 0 」有兩 ,時常得不到人 個修行 因為牠前 來世 ,

慧 , 我有 結果墮落了 一位出家同學有福德沒有智慧 ,就是有福沒有慧,是很可怕的 ,他的福報很大 , 很多居士護持他 , 可惜沒有 智

大般涅槃經》 日 : 「於戒緩者,不名為緩,於乘緩者,乃名為緩 你對戒律守持

怠放逸 馬馬虎· 福 大乘佛教重視利生修慧 虎的 佛 教重視認識 懶惰散漫 佛法道理 , 不打緊 , 0 你對五乘佛法不研究 戒律緩慢一 點受持也不算遲 , 不精進勇猛 0 小乘佛 , 那就是真正懈 教重視持 戒 修

法師 車財 我說 一 食 勸 他出家 雖然他精通佛法 午飯 個故 。第三、要帶一 由天人送供養 事給大家聽 他説出家可 車美女。玄奘大師全部答應 ,但對戒律不太重視 : 中國律宗初祖道宣 0 以 同時代的窺基大師 , 但有三個要求 律 師 第一 是出生於貴族 , 持戒精嚴 , 故 、要帶一 此 , 大家都稱窺基大師 , 車書籍 感得天人供養 玄奘大師知道他有宿 0 第二、 為三車 要帶一 他 H 中

師非常失望 基大師持戒有 窺基大師 非常仰慕道宣 很大功德 律師 , 可 感天 0 有 人送供 一天去拜訪道宣律師 。豈知這天中午竟沒有天 道宣 律師想藉此機 人送供養 會 令道宣 , 教訓 窺

꽷 日 中午天人又來送供養 道宣律師便問天人 ,昨天為何不來?天人對他說 昨天有

大乘菩薩上山 ,有很多護法山神守護,故此我們無法進來。道宣律師聽了 非常慚

時候, 説 : 要。 惡道 馬上證得阿羅漢果。 氣質高貴,家族又有名望,過著無憂無慮的生活。所謂:富貴修道難 又再多舉 披上一位比丘尼的袈裟 一次,她勸導多名貴婦出家,她們回應説:「我們不能出家。我們生得相貌端 ,肯定容易犯戒,恐怕會墮落三惡道。」郁缽比丘尼説:「犯戒就犯戒吧, 不久我真的出了家 0 」那些名門貴婦們答:「墮三惡道要受極大苦啊,我們受不了。」郁 「受苦就受苦吧,有甚麼關係,不用怕。我講我的故事給你們聽 如是者經歷多生多世,直至今生遇上釋迦牟尼佛,隨佛出了家 我生於大富大貴之家,容顏端莊美麗。有一次,我因一時好奇貪玩 一個例子:釋迦牟尼佛座下有一個比丘尼名叫郁缽 由此可以證明,乘緩才是緩, ,後來犯戒,死後墮入惡道。再下生我又出家 ,還開玩笑地説:我做了比丘尼啦!祇是披一披, 戒緩不為緩 ,她已證得 0 又犯戒 這次是剛 迦葉佛在 0 |阿羅漢| 就此種 如果我們出 ,不著意地 鉢比 不關重 世的 又墮 下善 丘 正 尼

制宜 受戒破戒名為 菩薩戒有説 然如是 因 地制 :出家破 宜 破戒菩薩 一絲不能 戒勝過在家受戒,在家破戒勝過世人無戒 0 犯 佛經云: ,也要適合時代變化 戒為無上菩提本 , 不能 一成不變 應當 0 心持淨戒 沒有受戒 0 佛經有 説 0 ПЦ 置做外道 以戒為 因 時

明白 陀常常教導 我主張大家寧可 乘急與乘緩 不能偏執 我們 級的結果 面 0 戒緩 四 「培養福德 料簡就是四種修持乘和 及戒急與戒緩的結果 不要乘緩 開顯智慧 當然最好是乘戒俱急 戒的 0 個人認為佛教徒先 乘和戒我們都 方法 經過我的 要學習修持 要明 解釋 白 相信 法至為重 大家已 福

#### 間 假? 〈天台宗〉 説 宇 宙萬有 切諸法不出四 旬 • 三假 0 請問是那 四 旬

答 : 宇宙萬有 因 有 ,必定有來處 , 自 生、 六種外道,統統追求最初因是怎樣生的 不 他生、共生、 出以 下 四句 : 無因生都不能 不不 · 自 生 , 不他 生 生 , 沒有辦法生。 。 第 一 , 不 共 生 因是從那裡來?他們認為一定有 , 不 無因 但是一切外教 生 0 即 是説宇宙 包括印度

在有一 天主教 們慢慢研究這個道理。説以前有上帝或以前無上帝,都不應有上帝 怎麼會有?以前根本已有, 無始以來是這樣,講甚麼有,講甚麼無?現在説有 本是這樣,還説甚麼有?那麼也就是應該沒有上帝 個上帝?不應該有上帝吧!祂從那裡來?倘若最初有上帝 ,基督教講上帝創造宇宙萬有,上帝是最初因 那又講甚麼有?若還講有 ; 以前 。有是對無而言 0 ,就是頭上安頭 如果最初沒有上帝 一定沒有; , 即是原本已有 , 根本是這樣 所以佛教不講最 以前沒有 ,畫蛇添足,你 , 現在 麼現

初因。

宇宙 來?沒有來處 到它的來處 叫 自然 無因 萬 有 有 生 切事物 0 , 0 若説 猶如空中浮雲,來無根,去無蹤,找不到它的來處 所以 。因為它是虛妄的、假的 內因 宇宙萬有不從這四 「不從內因有 有就 叫自生 ,不從外緣有 ,外緣有叫 句而生 ,你找不到它的來處 他生 ,亦不從因緣和合而 既然不從四 , 因緣和 句 合而有 ,若然是真的 而生 ,宇宙 叫 有 共生 也不從 萬 有從那裡 你才能找 因緣 無因緣 前

龍去脈 因生 這 , 伽 究竟這 几 以説 |句話 不用説  $\exists$ 四 開 : 出來 你在這四 句有沒有呢?在這 離 四句 的 四 句 旬 絕百非 絕百非 找不到它的 四句 0 百非從那裡來? 根源 話裡你找不到宇宙萬 一般人相信宇宙萬有是自生 就算在一百句上找 從有 有的來處 , 亦有 同樣找不到它的根 他生 亦 找不到它的 共生 非 來

假若你 説有 認為宇宙萬有是有 你支持這個歪理 歪曲了 事實 你毀謗佛法 法

頭,這樣屬於增益謗 是甚麼? 一個有 你説有上帝 佛法就是宇宙萬有,你毀謗佛法也可以説你毀謗宇宙萬有。宇宙萬有並沒有 ,那麼你增加了真理,根本是這樣,你說甚麼有?無必要頭上安

甚麼都沒有 若説是無, 宇宙萬有甚麼都沒有 ,也算是毀謗 叫做損減謗。 你損減了宇宙萬有原理,説宇宙萬有

有 背的毀謗。 假使你説宇宙萬有亦有亦無 ,又説無 ,模稜兩可 有就是有 ,把兩邊道理歪曲了 無就是無,怎麼説亦有亦無?宇宙萬有不是亦有亦 ,叫做相違謗。你把有與無兩方面理論都違背 ,叫做相違謗 ,是雙重違 **無** 又説

話。宇宙萬有怎麼樣非有非無,那裡有這個道理?宇宙萬有不是非有非無 理論是很高深了 如果你説宇宙萬有非有非無 , 叫做戲論謗。 又不是有,又不是無 , 你在開玩笑,說笑 ,當然這個

是無 你無中生有 我給你們講 有豺狼虎豹 何必説 無 羅浮山沒有豺狼虎豹 個譬喻: ,你妖言惑眾 ,你還説甚麼亦有 大家都知道羅浮 ,眾所 亦無 週知羅浮 ,是人所共知的 山 ,非有非無 這個地方根本沒有豺狼虎豹 山根本沒有豺狼虎豹 事 ,這些更是廢話連篇 。如果你説無也是多餘的 ,説有是無稽之談 0 倘若你說羅浮 , 原 本

我們的 無 你不能説宇宙沒有 宙萬有是有變化的 不能説非有非無,這四句話包括宇宙萬有 佛 性是宇宙萬有本體 你執無 , , 你不能説沒有 就是迷失幻有 ,本來是這樣 0 , 在變化相而言 如果執有 ,你不能說有 0 , 《楞伽經 你不明白真空之理 , 宇宙是有的 ,  $\vee$ 也不能説 云 : 「你執有 , 雖 無 然是假 ,若是執 ,不能説亦有 ,就是把真 相 無 但是 , 宇

比方一張枱 要是你認識兩邊,又説有 定有 中 間 0 ,你説這張枱左右兩邊道理如何 若是你祇執 取中 又説 道 無 以 , 中 你這樣說便是迷失中道 間為標準 如 何 ,為何不説中間道理?既然有 廢除 兩邊 , , 若無兩邊也無中 切事情要合符 ·兩邊, 間 中 道 宇

宙 萬有是 」你執著某一方面都是錯,那就不是一體。猶如虛空,既 體 沒有一個有也沒有一個 無 ,更沒有一個中間 0 無兩邊,亦無中 〈禪宗〉 説 間 坐 兩

所謂 心 一體 廣大,便了知佛境界。你的心量廣大如虛空,還有內, 界,當觀其心如虛空。 宙萬有本體就是這樣 外,等如虚空。這個虛空大而無外 量是周徧法界, : 所以説有、無、 心 包太虛 無處不在。 ,量周沙界 ,我們的佛性 亦有亦無、非有非無都是不對 」佛境界是甚麼樣,我們凡夫看不見,若你心量能 。」你那 佛教有講: ,常住真心也是這樣 ,找不著邊際;小而 個心大得連整個虛空也被你擁抱著 「大而無外,小而無內。 還有外 無內 。古德有講: ,在內也找不 ,還有中間 沒 一若 到甚 有 人欲 嗎?整個是 如虛空那麼 內 包 知 麼 韋 沒有 著 宇

經中有 蜜意譯妙智慧, 般若波羅蜜就是我們的心 四 句話 : 如 「般若波羅蜜 《法華經》 説的諸法實相 0 , 猶如四 你說心是甚麼樣子?甚麼樣子也不是。 面火 , 無論出何方 《華嚴經》 説的一真法界 ,當為火所燒 説個譬喻 0 都是我們的 般 岩波羅

為有 火所 你走投 四面 燒 你往東走 被火所燒 0 所 以説 是火 無 前 : 你往 認為無 面是火 兀 離 面火是甚麼? 四 句 , 往南走 被火所燒 , 絕百非 |方向 ·就是有 走 , 前 ?;認為: 0 , 面是火 都被火所 亦 無 有 ` 亦有亦 往西走 燒 亦 無 0 東南西北都是火 無 被火所燒 , 前 非有非無這四 面是火; , 認為非 往北 同話 有非 走 可 以 前 往那兒 無 你認 面 是

之言 這個 中 統是廢話 般若智慧 説 真理 又説 0 有 猶 如 算 上 説 0 「若人得般若 就是那 ,悟世間 還沒有開智慧的 無 朝陽出 説 亦有亦 四句 來時 切文字言説 有 無 戲論則寂滅 ,花草上的露水馬上蒸發了 人 無、 説非有非無 , 才會執著那 祇是戲 亦 有亦 , 譬 論 無 如 , 四句話 都是戲論 目 沒有真實道理 非有非 出 時 朝露 無 樣 消 皆不 失得 0 陽光譬含 那 時失 可 無影 個 詩候 得 0 無蹤 喻 統統沒 當你得 智慧 你 不再有戲論 這些露 到 有

中 -觀論》 云 諸法不自生 亦不從他生,不共不無因 , 是故 知無生

不自生:自己生不出來。

不他生:不是從那個地方生出來。

不共生:不是共同相處生出來。

不無因生:不是無緣無故生出來。

都沒有了。宇宙萬有自己沒有説我是有、我是無、我是亦有亦無、我是非有非無 有,認為它無,認為它亦有亦無,認為它非有非無,這是你的認為,你不認為就甚麼 這樣,認為它是那樣,實在它不是這樣又不是那樣,祇是你的思想作怪 萬有是如何生起?就是無生。為甚麼説是無生?因為宇宙萬有都是幻有。你認為它是 你研究一下這四句話,你怎麼找也找不到它的來龍去脈,找不到它的生處 0 。那麼宇宙 你認為它

不自滅 既然沒有生,那麼有滅嗎?有生才有滅,沒有生那裡有滅 亦不從他滅,不共不無因 ,是故知無滅。 滅不是自己滅,不是從他滅 0 中觀論》 又云: 「諸法

是共滅 沒有生自然也沒 ,也不是無緣無故 有滅 滅 從這四句話找不到滅 0 四句話裡找不到生也找不到 滅

生已生 為甚麼説無生?又再對你們說八句話 ,生時即 無生 , 先説四句 未生無有生 , 已生無有生 離未

未生:穀、麥還沒有生出來,你不能說它生

生呢? 已生: 已經生出來 ,還説甚麼生? 猶如母親生兒女一樣 ,兒女已經生出來 還說甚麼

無生: 未生的 時 候沒有生,已生找不到生, 離開 未生 ,離開 已生 生時 即 無生

現在我 有人形成之前沒有人, 人?以前沒有人,現在也沒有人 們肉眼所看見的 現在已有人的時候同樣沒有人。以前沒有人 人身,你説有還是沒有? ,離開未有人 ,離開已有人 一百年前 我們這些人都是沒有 ,人在世的 ,為甚麼現在有 時候也是沒有

言 麼都不是,甚麼也沒有了 人。 這些人根本是沒有的 ,他們在這裡做甚麼呢?做大夢。當夢醒之時 。説有人、無人、亦有亦無人、非有非無人 ,祇是戲論之 面目全非 , 甚

又 説 : 「未滅無有滅,已滅無有滅 ,離已滅未滅 滅時即無 滅

未滅無有滅:它仍舊存在的時候,你不能説它滅

已滅無有滅:它已經不存在了,你還説甚麼滅。

離已滅未滅:已滅已經消失,未滅仍舊存在。

滅時即無滅 你在已滅未滅之間 ,找不到滅時 猶如夢境,沒有生時 ,也沒有滅時。

《涅槃經》 日 : 「不生生不可説 生生不可説 生不生不可說 不生不生不可說

不生生不可説:不生名為生,云何可説 何以故 ,以其生故

生生不可説:生生故生,生生故不生,亦不可説。

生不生不可説:生即名為生,生不自生,故不可説。

不生不生不可説:不生者,名為涅槃。 涅槃不生 ,故不可 説 何以故 以修道得故

十因緣法為生作因 云何生亦不可説 , 以生無故。云何不生不可説 , 以是義故 ,亦可得説 , 以有得故。云何有因緣故亦可得説

有的、空的 「不生生不可説 生生不可説 ` 生不生不可説 不生不生不可 説 0 這四句話 語是沒

之法 四果阿羅漢 經中又云: 法所得的 0 度一 分功德 切眾生得阿羅漢果 「若人以三千大千世界七寶布施供養 有無量無邊功德 因為這個是成佛的善根 , 功德當然很大 不如聞得無生法 , 但是所得 0 切眾生, 我剛才講的是無生法,是最上乘 一百分功德 又能教化 一切眾生 不如聞得無生 令得

法 甚麼是無生法? 0 《起信論》 説 : 「諸法從本來,常住寂滅相 「離言説相 ,離文字相 ,離心緣相。 ,不可以言説 唯佛能知之。 就是無生

離言説相:相狀是甚麼樣子,怎麼説也説不出來。

離文字相:用文字表達相狀是甚麼樣子,怎麼寫也寫不出 來

離心緣相: 用心想一想相狀是甚麼樣子 ,甚麼樣子也不是 , 這個就是無生法

心緣相 你能説得出來,能寫得出來,能想得出來,都是有生法 0 」就是無生法。得聞無生法之功德無量無邊。 0 「離言説相 離文字相 離

基的人,便有四種悉檀這個因緣,佛法可以説。悉是普徧義,檀是布施義 佛法本來是不可説,不可説怎麼辦呢?不説,眾生又如何能認識佛法?世間 有 |四種根

第一 種世界悉檀:世間有世界悉檀因緣 ,就對他說世間法 ,眾生喜歡聽甚麼就對他說

甚麼 ,應機説法 沒有固定 ,最重要是他聽得明白 ,令人生歡喜故

第二種為人悉檀: 有為人悉檀因緣 對他說五戒十善,令人生善根故

第三種對治悉檀: 令他斷除罪惡故 有對治悉檀因緣 ,為他說戒定慧三學 以戒定慧對治貪瞋癡三毒

令眾生得道成佛故 第四種第一義悉檀 有第一義悉檀因緣 , 對他說諸法實相 0 第一 義諦就是諸法實相

能照著實行修持 剛才我説的是諸法實相 ,便可成佛作 ,是最高深的佛教道理 祖 諸法實相是空的 如果你能開 悟 又

至於三假:

成實論假名相品 説假有三種 因成假 ;  $\stackrel{\frown}{=}$ 相續假  $\stackrel{\frown}{=}$ 相待假 跟

你説空 空這個道理比較難明白 恐怕你會偏於一 ,説假這個道理比較容易了解接受,所以 處,容易誤以為斷滅空。假可以説是空, 也可以説是有 《成實論》 説有三

第 大:火性溫暖,能調熟萬物。風大:風性流動,能生長萬物 風四大組合而成。地大:地性堅硬,能支持萬物。水大: 河大地不離礦 |成假: 物、植物 我們居住的這個世間,有山河大地 、動物三種物象。此三種物象從何而來?都是由地 ,是我們的 水性潮濕,能滋潤萬物 依報 ,是外在環 、 水、 境 火、 Ш

子所成 有 物?沒有 無相無形無質的空虛了。既然有那麼多物質形成四大,當初有沒有礦物 來?四大是由色、香、味、觸四微組合而成。根據科學家研究作出結論: 四 大必有四 ,分子由原子所成 根本沒有這些東西。在因上沒有礦物、植物、 小 ,四小是甚麼?四小就是色、香、味、觸,又叫四微 ,原子至中子、核子、質子、電子、粒子、夸克已經是無色 動物 ,沒有來處 兀 四大是由分 ,這樣就是 植物 大從 何

所以 一百歲減 個中劫 這樣 稱之為相續假。當初根本沒有 壞有 一小劫 增一減為一小劫。成劫 四個中劫成一個大劫。 , 減至人壽十歲;再由十歲起計算,每 山 , 河大 空有一小劫。 一小劫如何計算?就是人壽八萬四千歲起計算 , ` 住劫 現在有叫做相續假 山河大地不停成住壞空,又成 、壞劫、空劫合共為四個 ,各有一小劫 一百歲增一歲 9。成有 住 小劫 , | 壞空連綿 增至八 。 二 十 (萬四千 個 相 續 小劫 每

比較 空? 與小是比較出來的 大還是小?當然是小。枱與鐘比較 一個鐘作比較 有與空是相 種相待假 亦不與大雄寶殿比較 待假 ,枱大還是鐘大?枱大。若是把枱與大雄寶殿比較 對成立的 Ш 河 沒有比 大地是對虛空之無而說有。 ,就是假。怎麼説假?宇宙萬有皆是對立 較 ,你説枱是大還是小?你能説出答案來嗎?説 你説 ,枱是大,枱與大雄寶殿比較 不出它是大或小 沒有空説甚麼有?沒有有 大與小是沒有的 , 枱是小 那又是 。倘若以 是假 不出 · 給 如 何? 又説 張枱與 不與鐘 枱是 的

家聽, 因有 你沒有證到是沒有用的。假如你證到,自然沒有有也沒有無。我説一件真實事情給大 説甚麼有?有與無都是沒有的 何當有無 才説空 一個修道人怎麼樣能證得這個境界 有無既已無,知有無者誰 ,有空才説有 ,空跟有是對立。 、空的 0 0 知有無者誰?這個道理 」意思是假若沒有 《中觀論》有四句話: 一個有 ,在文字上是這樣講 説甚麼無?沒有無 「若使無有有 , 云

有睡覺 千差 一 缺 , 個修道人真正證得既沒有有,也沒有空的境界。 空?」我再問他: 後來我問他: 我處住著 而且也是一個學習機會,祇好濫竽充數。當維那師唱:「塵塵刹刹盡 他 貫通。 。直到第二天早上大約九時,我才感覺自己還有身體,還有世界 剛出家甚麼也不懂 一位明鏡 「是不是甚麼都空了?」他答:「有有才有空,連有都沒有了,説甚麼 」明鏡禪師聽了此兩句後,頓覺內無身心,外無世界,甚麼都沒有了 「你晚上有沒有睡覺?」他說: 禪師,他二十歲出家 ,更不懂放焰口 ,出家一年後有一天,有人邀請他幫忙放 。他本想推辭這堂法事,但是為了填補空 「那時候我全無感覺, 0 圓融 不知道有沒 」這就是一 0

不覺 河大地屬於外環境 無明妄動生起無 ,是我們的依報 朔業相 能見相 , 我們的身體是正報 境界相三種形 相 , 叫做三細 身體也有三假 相 我 念

無明業相 我們的 心最初一念妄動生起無明 舉 動就有業相 叫 無明業相

一、能見相:既有動作,就有能見之形相,叫能見相。

境界相 有能見相 對面就有所見相 , 能所對立 就叫境界相

相 能見所見為用 本來沒有能 業繋苦相 由三細相再生起六粗相 也沒有所 體與用 , 因為一念妄動有能所 同時俱有, 六種粗相即: 本來是一 智相 體 有境界出現。 0 這三種相極之微細 相續相 執取相 此三種形相 計名字相 所以稱為三細 以造作 為

切 物 與生 俱來之迷惑 不知眼前境界是幻影 自以為聰明睿智 能 辨別 世間

- 相續相:有了 之境則起厭惡 `智相便習以為常,分別愛與不愛。遇上合意的外境起貪婪, , 相續不斷地感受苦與樂。 不合意
- $\equiv$ 執取相 :不明瞭苦與樂是虛妄不實,不懂脫離 , 常糾纏於煩惱中 執取 不 捨
- 兀 計名字相 種種煩惱 以虚妄心生起妄執 ,計度虛假文字言説及物相為實有 因而分別生起
- 五. ` 起業相:因迷妄無知 , 無法辨別善惡 時而作善 時而作惡 ,生起善惡業相
- 六 業繋苦相 輪迴果報 所造善惡業有一股強大牽引力圍繞著 , 不能出離生死苦海 ,妄受六道

第一至第四相是惑因 統統是沒有的 之次序。由根本無明生起最初三細相 ,虛妄造業,虛妄受苦,這樣就是因成假 ,第五 相是業緣 ,第六相是苦果。三細六粗是眾生迷妄生起業相 , 遇上現前境界再生起六粗相。三細相、六粗相

麼?他們認為無明一定有來去 甚麼東西 尋找答案 般人尋找最初因 佛教説 佛教也説不出來。 念不覺生起無明 學者們鍥而不捨研究最初因 佛教説 不出為甚麼有無明 念無明生起山 , 一直找不出答案來 河大地 無明從那裡 0 他們繼續追尋 0 |來? 他們轉 無明 無明是 向佛教 是甚

因 佛教也説不出 來處也沒有去處 智慧等於光明 無明即是愚癡 理論 甚麼都不懂,甚麼都不知道 有智慧就沒有無明 0 世間上大多數人追求最初因從那裡來 其實光明與黑暗 有光明就沒有黑暗 ,智慧與無明均沒有來處與去處 ,糊里糊塗的就是無明 佛教說沒有來處 無明和黑暗從那裡來?沒有 無明等於黑暗 有來處即有 ,他們認為

胞胎 胎後 我們這 漸 胎內有五位 個身體是正報 漸生長像 個瘡的樣子 : \_\_-0 凝滑 人的 身體 我們投胎後最初成一 。三軟肉 在入胎後是怎麼樣變化?當我們的 生出 血 和 **團凝滑** 肉來 四 硬肉 像豆腐花 生出 第 八識 樣 堅厚肉團 阿 0 二瘡疱 賴耶 識  $\overline{H}$ 

腿。 肢 叫做相續假 幼年;二少年;三壯年;四中年;五老年。 節 最後生出六根 四肢百骸都生出了。然後生出六分,六分就是一個頭,一個肚 ,即是眼、耳、鼻、舌、身、意亦齊備了。 不斷新陳代謝 ,相續不停地有那麼多變化 出胎後又有五位: 兩隻手 ,兩條

不是真的 相,是假的 為你自己?少年為你自己?壯年?中年?老年?那一個是你?沒有一個自我, 為甚麼叫相續假?在胎內那個凝滑是你自己嗎?抑或那個瘡疱是你自己?出生後幼年 若是自我就不會變。 一直不停地變,沒有一個地方是自我 ,所以相續假 是變化

對無情講 身體是有情 體 有情無情,同圓種智。你沒有悟得佛性,無情是無情 ,祇是你把它分開 , 對立而成。若有人悟得佛性,無情就是有情 ,外面物質是無情。假使沒有無情 ,這個屬於相待假 ,何來有情?無情是對有情 ,有情是有情。 有情就是無情 實在本來是 講 ,是佛的境 , 有情

幻化 法生故 切諸法也是沒有的 這個世界依報是假的 罪福 因為眼前有境物才有心生,若沒有面前境物 不是真的 ?是妄識所緣。 ,種種心生 如幻彼亦 0 滅 ,那裡會生起思想來? 古德説 宇宙萬有是因你有虛妄心,生起認識分別 我們這個身體正報也是假的 這個身體是地 : 「假借四大以為身 《楞嚴經》 水 ,心也生不起來了 ,心本無生因境有 , 風四大而成,身體 説 : 你的 「由心生故 一念心也是假 , 本來是沒有的 。修福培德同樣是 , 和 前境若無心亦 種種法生 的 心也是沒有 宇宙 由

六塵是六根的影子。 六識是怎麼來?六識是六塵的影子 地水火風為自己身體,其實身體和影子都是假的 圓覺經》云: ,八識是自證分 是假的 空的 「妄認四大為自身相 ,還有第九無垢識 沒有的 六根從那裡來?六根是從 祇是影像 , 不是真正 , ,六塵緣影為自心 又叫清淨識 好像照相 有你的思想 八識來的形相 空的 機拍攝出 ,是證自證分 相 , 是自 0 你的思想是六塵的影子 來的影像 0 六塵是相分 己的思想作怪 凡夫眾生因迷誤 。除了第 九識外 , ,六根是見 是假 我們的 的

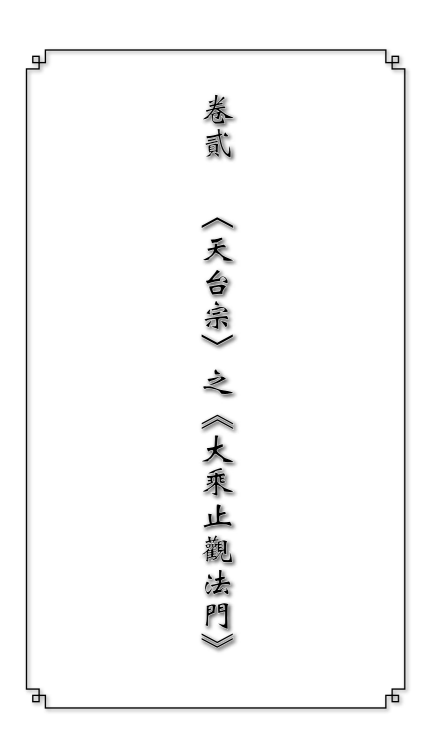
是假的 是八識的影子。 不是真的 ,這些屬於因成假 六根 八識從那裡來?從第九無垢識來的。三科七大統統都是沒有來處,都 ,六塵 ,六識,三種統稱十八界。十八界從那裡來?從八識那裡來,

體 前?那裡是後?一念有六十個刹那 前念剛消失 不停走動的是一個怎麼樣的東西?沒有一個怎麼樣的東西,就是相續假 ,後念又生起,生生滅滅沒有停止 ,一個刹那有九百個生滅, ,好像洪流瀑布那樣一直流 相續不停,沒有 動 0 那裡是 個本

件事才有那件事,沒有這件事,那件事也沒有了,名為相待假。 知。」真知真見沒有對立,妄知妄見才有對立,所以此有故彼有 知覺。有知覺與無知覺是相對成立,沒有一個有知覺,就沒有一 對草木瓦石來説,我們的心是有知覺的,草木瓦石是無情之物,沒有知覺,有情才有 「妄見有見有所不見,真見無見無所不見,妄知有知有所不知 個無知覺 ,真知無知無所不 此無故彼無 )。所謂 :。有這

我學佛幾十年 ,總括來說, 學到四個字,就是「思想作怪」 統統是思想作怪 思想

也好 沒有了 可 /懂 給你們講解 0 宇宙萬有統統沒有 這次所說的 逐漸轉生成熟 下 題目 讓你們種點善根 將 理論比較高 ,甚麼也沒有 世間思想轉生 深 聽一次不懂 宇宙萬有從思想所生 不容易明白 將聽佛法思想轉熟 二次可以懂 不管你聽得懂也好 聽多了 思想停止就甚麼都 ,二次不懂 就會明白 聽不懂 , 三



問:《大乘止觀》乃〈天台宗〉之一部佛學鉅著,吾人欲修此法門,應如何按步就班 地學習及實踐,以及修持過程中需要注意之事項,請法師慈悲指導。

答 : 詳細講述這部《大乘止觀法門》需要很長時間,現在祇能夠在重點上分門別類作介 紹。

# 〔壹〕簡略介紹止觀法門

天台智者大師,一生所説的「止觀法門」共有四種:

- 圓頓止觀:是發揮圓頓妙理,即今二十卷的《摩訶止觀》 ,在荊州玉泉山所説
- 寺所説 漸次止觀:是從淺入深的次第功夫,即今十二卷的《禪波羅蜜門》 ,在南京瓦官

不定止觀:是淺深不定,可大可小的修法 瓦官寺陳述 ,即今一卷的 《六妙門》 ,也是在南京

四 教。所以修習之人,不可不學止觀,以止觀即是登菩提之正道,入涅槃之階梯。 雖繁,但簡括來説,不出止觀二法,捨止觀不足以明天台道,亦不足以議天台 今一卷的 小止觀:又名童蒙止觀,此部所以名為小止觀,乃對 《修習止觀坐禪法要》 ,是大師在天台山為其俗兄陳鍼解説。天台教義 《摩訶止觀》之大而 言 即

如燈 欲斷生死煩惱,非定慧雙修不可。 止觀二法,如鳥之兩翼,車之兩輪,離則兩傷,合則雙美。古德譬喻止為密室 而趨菩提。 止的意思乃止其散動,而觀乃觀其昏暗。修止能止其生死而向涅槃 止是禪定之勝因,觀是智慧所由藉。在因位上名止觀 ,燈若處於密室,不論風有多大 止如以石壓草,觀似斬草除根,是故非止不能調伏身心 如果有定無慧,則是枯定,有慧無定 ,亦不易息滅 ,止觀亦復如是, ,在果位上則名定慧 ,非觀不能開發聖 ,修觀能觀 止在觀中 ,則是狂慧。 一,觀則 ,因此 破煩惱 不墮

由此可見 枯定 惱 了脱生死 不能脱離生死輪迴 ,觀在止中 外道之定與佛教之定所以不同者, ,不落狂慧。止可發定,觀則生慧 0 佛教由於定慧雙修之故 正因外道有定而無慧 所以能生出世無漏 以是止觀雙修 ,定慧可以齊發 雖修生於天界 大禪 煩

止觀各有三義,即〈天台宗〉的三止三觀

#### 三種止相者:

體真止 事物 屋 而 「此生故彼生 不動 ,是則牆生而三屋存,壁拆 莫不互為因緣,若將其親因助緣拆為兩端 0 由於宇宙人生皆是因緣和合而生,因緣瓦解則滅 若人知其緣起性空, 此滅故彼滅」 諸法無我之理 而三屋亦滅 例如 間大廳 0 以此類推 則可止息攀緣妄想 ,則一切事 中築兩壁,因牆隔故 ,宇宙人生 所以凡從緣起的 物當體變為空 ,安住 , 一切事物 ,變為三 「真諦」

- 起,安住 同塵,以 方便隨緣止。二乘人祇知空,不知不空。菩薩根利,不但知空,亦知不空 如夢種種見聞,不可言其無幻像,因為眾生執為實有,故菩薩不得不隨緣,和光 種種不同方法,善巧方便,喚醒眾生長夜大夢,不令雜念妄想分別生 「俗諦」而不動 一。人生
- 息二邊分別止 動,以是可息真俗二邊,安住「中諦」而不動。 了不可得 向於俗,是皆兩偏,不會中道,如夢見聞,若言其空,則有幻像 ,若人能知空而非空,則空邊寂然不動;知有而非有 。初體真止,依真起行,而偏向於空。次方便止,依俗起行 ,則有邊寂然不 ,若言其有 又偏 , 郤

#### 三種觀相者:

惱;假能掃蕩塵沙煩惱;中能掃蕩無明煩惱,三惑俱斷,名為空觀。 在內外中間,故一念心空,則一切皆空,無假無中而不空。由是空能掃蕩見思煩 。不但空其相,亦空其性,性相均離 ,所謂一念無相謂之空。 觀一念心 , 不

- 心 法 假立俗諦之法 具足萬法 0 諸法雖空,但其幻像宛然,故空而非空,所謂無法不備謂之假 , 故一念心假 , 中立中諦之法 , 則 ,三法皆立 切皆假 ,無空無中而不假 ,名為假觀 0 由 是空立真諦之 觀 一念
- 中觀 空 心 非空非假 則空外無法;言假,則假外無法;言中 0 中 即中正 , 即空即假 , 不偏不倚 ,故一念心中 , 離兩邊 ,絕對待 , 則 一 切皆中 ,則中外無法,三皆絕待 ,所謂不一不異為之中 無空無假而 不中 名為中 由是言 觀 念

明惑 切法 空觀 , 開佛 斷塵沙惑,開法眼 泯 切法 眼 見中諦理 , 斷見思惑,開慧眼 , ,證一切種智 見俗諦理 , 證道種智 見真諦理 ,成法身德 , 證一 成解 切智 脱德 0 ,成般若德 中觀 , 統 0 切法 假觀 斷無 立

如所周知 〈天台宗〉 的修持方法 乘是運載之義 ,總的說來,不出 , 有 如世上車乘 「十乘觀法」 從此區域 運載人物至彼方 。若修此法 可以了生脱死。 修行的人亦

復如 是 依 十乘觀法 ,能由苦海此岸,去到涅槃彼岸,故名為乘

議境 若觀 念妄心 觀法 然此 煩惱黑暗 心便具足一切色心萬法 觀即照了 : 切法即 法 説 「三界無別法 便頓 , 是指諸法雖有萬殊 而 , 因 + 時消滅。 的 法 即 意思 其全妄即真 但主 一切則是中觀,屬中諦。觀一念心 ,則是空觀,屬真諦 要是 , , 自 觀是能觀 唯是一心作 三的 「第 。是心即 ,全真即妄 , 無明煩惱 但均由一念心所造 觀 , 境是所觀 不思議境」 0 」並非指 \_\_\_ 切法, (,終日 ,有如 。觀一法即一切法 0 千年暗室 , 隨緣 所觀 一切法即是心,非一非異 其他奇異特別之心所作 餘 的法不出 九 ,終日不變 ,萬法既由心造 別為資 即具三諦 ,經智慧的 則是假觀,屬俗諦 助 色心二種 觀 ,故雖 法 , 光 故觀心即觀不 , 崩 以 不能定其真妄 則全體不 ,即現前 0 色即宇宙 便直達. , 不前 照 , 不後 無始 日用 離 如 觀非 心 0

切有 情 除 非 無 心 , 祇要有心 不能 無念 , 凡起 念 , 必落 界 ,若起一念上品十

升天界 **瞋慢** 均在 事為念之用 念自行化 二念心 即 九界冥伏 0 他 中圓具 念知苦斷 即即 ,由於體不離用 苦薩界 ,冥伏為理具,現起為事造 一念中品 一念樂善好施受持五戒, 集慕滅修道 0 十悪 念無緣大慈同體 用 不離體之故 即聲聞界 即落人界 0 一念下品十惡, ,正因理具, 大悲,即是佛界 凡有事用 一念順逆二觀十二因緣 。一念四禪八定修上品十善 莫不從理 方有事造 。於此十界中 生界 0 又理 以 是義故 即緣覺界 為念之體 ,一界現

成百 於 發生 召 的 念圓 ,又於百 感的! 前 相 力 具十界, 果報 用 ,乃是生果之助緣 。二如是性 界中,各具十 0 五. 是故個個不能孤立 如 如是本末究竟等 是作 , -如是法 內具的理 即依業所起的 0 八如是果 0 性 如者 ,一一界 。三如是體 <del>万</del>異, 造作 由 [因緣和 中 是者 , 六 必 , 如是因 與餘 即所 不非 合所生的 九界互 具 0 的 即從所 1.體質 結果 如 是即 0 0 習因 界互 如 如 而 是 有 具 力 是 的 相 業 即 則

以上初 十 如是 相為本 , 由 此相乘,乃成千如是法 ,後報為末,言具本末 ,所謂百界千如,即是此義 ,同一實相,究竟平等,無二無別 百

由五陰 再於千. 在一念心之前,亦不在一念心之後,一念三千,同起同滅。由是而 一念即三千,離念之外,實無三千諸法,離法之外,亦無一念之心 心若起,三千諸法一時頓起;這一念心若滅,三千諸法一時頓滅。三千諸法起滅, 故於千如是中,有眾生一千,五陰一千, 組合而 -如是中 義。此三千諸法 成,故不能缺少五陰的實法。有了五陰眾生的正報,必有 ,各各更具四聖六凡之假法 ,並未離開現前一念心,故一念心任運具足三千諸法 , 即屬有情眾生 國土一千, 合共三千 ,而眾生之自 0 觀 ,所謂一念三 ,三千即一念 Щ 分本來空 河大地的依 。這一念 不

三千諸法皆中。三千之性為能具,三千之相為所具。 今觀一念心 即三千之相 空 , ,全修在性,即三千之性。所通之理 則三千諸法皆空 0 觀一念心假,則三千諸法皆假 能具即體, 即性 。能通之門 所具即用 0 即 相 心 則

境觀 空;一假一 不二,所以稱為觀不思議境 中之可得 由 切假; 顈 但 0 離性 一中一切中 亦不離空 無相 假 離相 成圓三觀 ` 中之三諦。 無性 性 觀圓三諦。 相不二, 雖言空 是為不思議境 、 假 以三諦即是觀 中 有三 , 0 實乃一 三觀即 是境 切

念,入於三昧,必見法性 世人若能如是起觀 , 以境繫心 ,證大涅槃 , 以心繋境 心境念念, 相續不斷 自因至果 不

義 議慮 不直 正定則使心定於一處,令不散動 即三摩地 ,今令其端直 凝結心念,是為息慮凝 亦 名三摩提,意譯是正定、正受、 ,如蛇入筒 心 ,故名調直定。 。正受是離於邪亂,使觀法得到相 舉心動念行於正 調直定、 正心行處 ,名為正 應 息慮凝 此 心 一念心 心

四種三昧 甚多 廣説約有 四種 修 習方 百零八種 法 均 , 但撮要言之 以諸法實 相 為所觀之境 , 不出常坐 最終目 常行 標 半坐半行 開 大圓

解,證法性常樂為極致。四種三昧細説如下:

開緣 常 護,終竟三月 各安一座 有即空,非無即假, 三諦相即之理 不粗不結 坐三 有千差萬別 ,修習止 其他事務 。若坐疲極,或疾病所困 昧 ,令息細微 ,傍無餘床 , 觀 亦 0 身開 名一行三昧 , ,便可入如來室,坐如來座 ,安住法界 , 但由於諸法不離法性,故界法與性法 以九十日為一期 常坐,不可 亦空亦假 。端身正 若存若亡 。法界即法性,名異體同, 0 此 法出 坐 以 ,或宿障發作 ,非空非假 。除食飯、 行住臥,多人或一人,居於一靜室 。心不攀緣外境 , 猶如磐石 於 《文殊問般若經》 ,與佛無異 ,不一不異 便利 ,不易消除 ,不寬不急 、説法 ,不沉不浮 法即諸法, 0 ,名為三諦圓融。若人 ,均是實相 。一行即是 , , , 切莫搖動 唯一專念佛名 可以行住以 , 專心一意 界謂界分 。實相之體 專 , 0 或閒 外 出 一行 |入呼吸 繋緣法 以 餘 靜 求加 不得 不

常行三昧 亦名佛立三昧 0 此法出於 《般舟三昧經》 0 修持此法 有三種力: (1)

人 威力 , 清夜觀 0 (2) 三昧力 星 , 以 是義故 0 (3)行者本功德力 ,名為佛  $\frac{1}{2}$ 0 仗此三力 能於空中 見十 方佛 明

念後唱 亦以三個! ? 引 念佛 現前 身開 ·身成佛耶 內無能得之身心,外無所得之佛果, 常行 若人能 來成 以此 月為 ,二六時 調 期 如是起觀,於此坐不運神通 ? 以 佛 心 我身心 意修止 中 可免昏寐 專誠常念阿彌陀佛 不 可 觀 ,如鏡中像,水中月,本 '以住坐臥 0 回光返照 舉要言之 , 除飲食 0 自他皆空 念時需要唱 ,便可見佛聞法 ,步步聲聲 念佛成佛 便利 , 無所有, 念俱運 能所雙亡 ,試問:是誰成 ,念念唯在 説法之外 ,得大總持 佛之色心 或先唱後念 ,見二空理 呵 彌 餘 佛 陀佛 不許 亦了 心 開 現在 成 滅 可

等陀羅尼 半行半坐三昧 處 專誠 經》 念誦陀羅尼咒 , 制立 亦名方等三昧 一種三昧法門 以七日為 0 方是方正 可 以均益 期 ,等是平等 , 共修人數 利鈍之機 0 此是天台大師 不過十 故名方等 0 著新 修法 依 淨 仍於 大方 衣

咒,旋遶咒竟,卻坐思維,諸法實相,坐竟更起旋咒,旋咒竟再坐思維 而復始,終竟七日,可見十方諸佛。 燒香供花 ,以至誠心,迎請三寶,禮拜懺悔,然後旋遶百二十匝 , 繞 一 匝舗一 如是周

意修止 觀,佛便乘六牙白象,現其人前,摩頂授記。 法,一法亦不存。由此便悟,所誦之咒既無,能誦之人亦空,行者若能如是起 論》云:「於一法中,持一切法,於一文中,持一切文,於一義中,持一 攝藏無量諸功德,故名無盡藏。」一法攝一切法,一切法不可得。 觀 ,陀羅尼譯曰總持,意即總一切法,持無量義。又名無 盡藏, 一切法復容一 切義, 地

四 覺意 非行非坐三昧,亦名覺意三昧。意即隨念生起,反照覺察,意之根源沒有來處去 處。以意乃為生死之根,諸惑之源,若將意照破,無明網便壞,以是之故,名為

天台智者大師 釋 《摩訶般若波羅蜜經》 中,有覺意三昧一卷,曾有指示修持方法。

其中大意 有十二種 二耳受聲,三鼻受香 ,要人於一切時 外作有六:一 行 ,四舌受味 切處, 二住 不拘期限 ,五身受觸 三坐 兀 ,隨緣對境,修習止觀 臥 ,六意緣法。是為十二觀境 ,五作,六語。內受有六: 0 歷緣對境修 一眼受

## 〔貳〕歷緣對境修止觀

熟而 能作事 坐、常行及半行半坐三昧 所謂緣者 不間斷 ,或作事而不能修止 , 即是事緣 ,唯有於一切事中,歷一切緣,均能修習,方為真修。 0 人 生 ,祇有涉足世事塵緣 於世 觀 ,則初發心修止觀者,豈易達到最高境界? 間 ,需要衣食住行 ,修習非行非坐止觀。假若修止觀而不 。如果為環境所逼 , 則 欲想 難以修持常 功夫純

首先説明外在修習止觀有六項:

行 善惡等法生起,若無此行 王視。見諸眾生 一是行 、火、風難之處,不得前進。 若為善利益事,當應直行如風。凡有賭博、戰鬥、 。若於行時,則應作念,我今為何等事欲行?若為殺盜淫之不善事 ,應生慈悲心,救護心 ,善惡等法,皆不可得, 行時不應左顧右盼 ,莫令生惱 ,若欲望時 0 則妄心便息,名為修止 行時了知 歌舞、戲劇 , ,當應舉身全轉 因於行路 ,及虎 ` 則有 狼 0 又復諦 即 如象 一 切

即起所行之足,及有所行之路 , 四運行、 舉足下足 心 及行 頭、身、兩手、 中一 切法,不見住處 , 心若不行 兩足等六分,如空中花 ,畢竟空寂 , 則足亦不行 ,是為修觀 0 ,本無所有 返觀未行 欲行 由於心之有動 正

從頭 念要以 第二是住 畢竟空寂 惡等法生起 ,身亦不住 至足, 如欲為濟人利世 無畏施 ,是為修觀。 0 若於住時 切身分 若無此住 。返觀未住 ,令諸眾生,不生驚怖,住於法性。住時了知,因於住故 ,當應安住如松。凡有金銀琉璃及珍寶之處,不可止住 , 則應作念, 如鏡中像 ,善惡等法,皆不可得 ,欲住,正住,住已 我今為甚麼事欲住?若為煩惱及不善事 不可取著 , ,則妄念不起,名為修止 由於心之住故 四運住心及住中一切法 ,則安身不動 , 0 不見相 則有 又復諦觀 0 心若不 即不 時念 貌 切善

色 第三是坐 及殺害敗肉之處 0 坐時應念 , ,若為惡事 均不應坐 0 , 坐應常念三寶,讚歎經法, 即不應坐 欲為善事 ,當應端 為諸眾生解 坐如 鐘 0 説苦 凡有衒賣女 空、

中月 皆不 無常 正 坐 , 可得 , 俱不可得 無我之理 ,則妄念不生,名為修止 坐已,四運坐心及坐中一切法,無有生滅,畢竟空寂,是為修觀 。由於心之所念,則收足不行 坐時了知,因於坐故 。又復諦觀 ,則有善惡等法生起,若無此 ,心若不坐,身亦不坐。 ,五陰、六入、十二處、 坐 返觀未 十八界 ,善惡等法

一切法 臥 便放任六情,心若不臥,身亦不臥。返觀未臥 來不來」 一是臥 ,一切陰入處界,亦如臥相,湛然不動,猶如虛空,無有實法。 ,善惡等法,皆不可得,則狂心自歇,名為修止。又復諦觀,於睡眠時,萬 覆臥 ,無有相貌 , ,及左脅臥均不可。臥應覺悟生死無常,所謂「今晚脱去襪和鞋 , 時時要警策不可貪睡。臥時了知,因於臥故,則有善惡等法生起 臥時應念,若為放逸,即不應臥 ,畢竟空寂,是為修觀 ,如欲為調和四大 , 欲 臥 , 正 臥 ,臥已,四運臥心及臥中 , 則宜作吉祥臥 由於身之勞苦 , 不知 , 若無此 0 瀬俱 明早 即

第五是作 作時應念,若為不善, 即不應作 欲為善事 ,當應勤作 凡有逆天悖理

妄心 作而 四 不動 有 運作 0 唯此造作 心及作 名為修止。又復諦觀,不但人天因果,由造作而 知 恃強凌弱之事,不應去作。假使見人受大苦難 因於作故 中一切法,不見動相 ,因運於身心,心若不作,身亦不作。返觀未作 ,則有善惡等法生起,若無此作 ,畢竟空寂,是為修觀 成 善惡等法 ,當應勇往 , 即 四聖因果 欲作 皆不 直前 īE. 可 亦 由造 則

順語 第六是語 **芯**皆空寂 可得 心若不語 虚 跡 誑 令其生喜 無有 ,畢竟空寂 當知其人即為菩薩中之大菩薩也 則妄心寂然 間 語 實法 ,惡口罵辱等語,皆不可 時應念, 口亦不言。 語時了知, 0 由於心之覺觀 ,是為修觀。行者若能於此六事修習止 ,名為修止。又復諦觀 若説言不善 返觀未語 因於語故 ,即不應語,欲為善事 鼓動氣息 欲語 以語。要為人演說佛 ,則有善惡等法生起,若無此語 , 正 ,世間一切治世語言 語 衝於咽喉 語已 觀 ,當應誠語 四運語心及語 法 及唇舌齒齶等 , , 當 應以 知緣心及一 ,及喜怒哀樂 柔軟語 ,善惡等法, 大凡花言巧 中一 ,始出音 切法 及善 法

中,亦無有受與不受,是故欲離此受,首要斷其和合,和合若斷,受則不生。若受不 生,不從他生,亦非自他共生,更非無因生,而是從因緣和合而生。但是在這和合 生死之根 還有六根對六塵生起六識修習的方法。所謂受的意思是領納。受為愛之因,而愛則是 〈天台宗〉 ,愛因則絕,愛根即斷,則生死之流便可乾涸了 , 的修習非行非坐止觀方法,除了外在的行、住 因此欲了生脱死,首要斷愛,欲斷其愛,必先觀受。須知此受, , 坐、臥 作 語六項外 不從自

返觀念色之心,及一切法,不從外來, 觀察,於彼根塵空明之中,各各無見,亦無分別。 起貪愛;見違情可憎之色,不起瞋惱;見非違非順之色,不生無明 第一是眼 由眼識因緣 不待因緣,由是故知,能見所見,畢竟空寂,即為修觀。 0 眼見色時,即達色相,猶如海市蜃樓, ,生於意識,意識出時,始分別種種諸色,因此則有一 不由內出。 因為,若從外來,於我無關 由於四者和合因緣 空無有法。若見 切善惡等法生起 順情 ,是名修止 ,產生眼 可悦之色,不 7,若由 0 又復 0

音聲 出 心;聞違情之聲,不起瞋心;聞非違非順之聲, 第二是耳 , 不於空生,畢竟空寂 今此聞聲,本無自性 因此則有一切善惡等法生起。 0 耳聞聲時,即達聲音,猶如空谷傳聲 ,即為修觀 。由於根塵和合因緣 返觀聞聲之心 ,生於耳識,再由意識出 ,毫無實體 亦不生分別心 ,及一切法 0 若聞順情之聲 ,非動靜 ,是名修止 時 來 , 分別 0 又復觀 於根 種種

時 第三是鼻 嗅厭 今此香塵 分別種種香臭,因此則有善惡等法生起。 , 惡之氣,不起怒心;嗅非違非順之氣味 不於空生,畢竟空寂,即為修觀 鼻嗅香時, ,是無知法, 即達香塵 鼻亦無嗅。 ,猶如空花水月 由於根塵和合因緣 返觀嗅香之心 ,渺不可得 , 不生分別心,是名修止 ,生於鼻識,再由 ,及一切法 若嗅悦意之香 , 非通塞來 又復觀 不起著 識出

第四是舌。 心 得違情惡味 舌受味時 不起厭 即達味塵 心 ];得非 猶如 違非順之味 風與光明 不生分別心 , 原本無體 0 若得順情 是名修止 美味 0 又復觀察 不起欣

根出 **塵** , 今所受味 因此則有善惡等法生起。反觀著味之心 ,不於空生,畢竟空寂,即為修觀 實不可得。 由於根塵和合因緣,生於舌識, ,及一切法 ,非甜苦來,非因淡有 再由意識出 時 分別種種味 又非

一切法 於身識 觀 色不是我,我不是色,離合二塵,原無知覺,其身亦無分別 心;受違情苦觸,不起憂心;受非違非順之心,不生分別心,是名修止。 第五是身。身受觸時,即達觸塵,猶如夢中見聞 ,非因離合而來,非因違順而有,不於根出,又非空生,畢竟空寂 ,再由意識出 時 ,分別種種苦樂,因此則有善惡等法生起。返觀能觸之心 , , 空無所有 。由於根塵和 。若受順情 樂觸 合因緣 又復觀察, ,即為修 ,不生喜 , 及 , 生

今此意識,離彼生滅 心;遇違情之境,不起瞋心;遇非違非順之境,不生顛倒心,是名修止 第六是意。意知法時,即達法塵,猶如龜毛兔角,求不可得 ,畢竟無體 0 由於意識攀緣前五塵境所落謝之影事 。若遇順情之境 0 又復觀察, 方能分別種 ,不起貪

種境界 即為修觀 亦非空生 因此有善惡等法生起。 0 當其生時 , 無所從來 返觀心 , 及其滅時 意 、 識之念 , 亦 無所至 , 及 切法 0 由 是故 非生滅有 知 , 畢竟空寂 不於根

量諸三昧 若人能於十二事中 獲此 辯才無礙 禪定,能斷 利益眾生 利益眾生禪 , 切 修習止觀 煩惱 ,獲大安樂 入此 得大自· , 禪定 即身便得 在 0 能見十 一切禪定 方 出 生三昧禪 一切諸佛 0 禪有三種 得此 種神 禪定 通 能 樂法樂住 具六總 出 生無

# 〔叁〕天台學之一心三觀

經》 舌,喚醒迷情 的輔助,《大品般若》為觀心之本,更引諸經以增信仰,並引諸論以助大成。 天台是山 建立的。不過,〈天台宗〉還以《大智度論》為指南,《大般涅槃經》為解釋上 名 ,因隋朝的智者大師居於浙江省的天台山,弘揚慧思大師的教義 ,故稱此派為〈天台宗〉。此派又名〈法華宗〉,因為它是依據 ,出廣長 《法華

演教義 下弟子 豁然悟得即空 文,又讀了 天台的學統 後慧思也悟入〔法華三昧〕,著有 雖然很多 ,並著有 《中論》 ,首推北齊時的慧文禪師,他讀了《大智度論》「三智實在 , 即假,即中的妙理 , 《法華經玄義與文句》 但以智者獨得其傳, 「眾因緣生法,我説即是空,亦為是假名 《大乘止觀》四卷,而又終一生努力弘揚。慧思門 ,於是自立一心三觀的法門 及 他於陳宣帝建德七年入天台山 《摩訶止觀》 三大部,成為後世 ,傳於南岳慧思禪師。 ,亦是中道義」之偈 ,開拓道場,廣 一心中得」之 〈天台宗〉

安, 子章安, 最主要的註疏 以後更有智威 隨聞隨記。 。此外更有五 、慧威 因此 、玄朗、 ,後人一致推崇初祖是慧文,二祖慧思,三祖智者, 小部 湛然等大師 也為智者所說。 ,次第傳承 以上著述的完成 ,光顯祖意,振興此宗 ,應歸功於他的弟 四祖章

畏風吹雨打 別,定境自然不為貪風所吹,瞋雨所打 天台修持的方針 ,而致熄滅 ,主要是止觀法門 。修習止觀 0 止如密室 亦復如是 ,癡雲所蓋 , 觀似油燈 心起觀時 ,三毒不侵 若將油燈置於密室 意不散動 止觀現前 識不 隨境分 自不

### '止」更有三義:

- 、息義:心起諸惡思維,務要令其平息
- 一、停義:心常繫念法性,使其停住,不令散失
- 對不止止義: 滅 不動不搖 因吾人之心 故稱它為止 ,終日奔馳外流 ,以此止而止其不止,即是返本還源的 ,故稱它是不止 , 法性: 意思 原

### 「觀」亦有三義:

- 貫穿義: 修道人以觀照智慧,能遣除妄念 有如金剛鑽, 可破一 切
- 一、觀達義:是説觀照之智,能達諸法本源
- 不觀觀義: 之不觀,故説法性理體從來湛然不動為之觀,以此觀對治其不觀 法性理 體 原本沒有觀與不觀之差別,因對無明煩惱 , 向奔馳外流

## 「觀」另外有三義:

空,若定言空,但逢喜必張口大笑,遇悲則會流眼淚,由此看來,説空説假,既是多 觀有三種 假觀」及「中觀」三觀。其實,三即是一,一即是三,反之,非三非一,而三而 ,三一不可思議。如果不明此義,可舉夢為證,吾人在夢時,眼見耳聞 ,又去何處找尋一個非空非假之中。故舉一即三,言三即一。更進一層,説三説一 ,但非另有三種,即於上説之空,假,中之下各加一觀字,變為「空觀 ,當然是

則境滅 念 言心境是空 正起無相 也是多此一舉 一是二?若言心境是一,為甚麼有能見與所見的不同。若言是二,心生則境生 ,若言非空非有 都是虛妄想像,並無真實 ,心境不可一息分離。也不可言心境是有,以心未起,不名為有 ,起已仍無,四運之處,既然覓心了不可得,外境又依何處而寄托?也不可 ,若言是空,為甚麼心作意境便隨用。若言心境亦空亦有 觀心與境,二者既然皆是即空即假即中,三諦圓融 ,更是戲論,以此四句推理,尚無一法可得,故此 。而心與境究竟是 ,凡是舉 ,乃是自相矛 ,欲起亦 , 無

議境 宗〉 人起心動念 切萬事萬物 為甚麼要人觀一切法當體即空即假即中,豈不是多此一舉嗎?其實不然 ,心境當體即空即假即中,空諦泯一切法,假諦立一切法,中諦統一切法 不可思議 無分別 ,皆在妄想中打轉,故有事事物物,種種差別。 , 既然不可以心思口議,空假中的三諦境相也了不可得 如此起觀 智 任運現前 加功用行 此 時 ,方能達到內無身心,外無世界 以無分別智 ,契合無分別理 若要以 不思議心, ,自他不二, 才能 , 觀不思 正因吾 理智 .,三諦 〈天台

切各從其類,運用自如。 如 從有念修到無念。 , 見諸法 性 0 《易經》 《華嚴經》云:「一念不生,即名為佛。」 所以〈天台宗〉要人修習一心三觀,無非從有心修到無心 所謂 : 「同聲相應,同氣相求,水流濕 也是此義 ,火就燥…… °

# 〔肆〕修習止觀善根發相

漸薄 惱所障 是外在的善根 鏡光依然出現 能證得。若離妄想,則無師智,自然智, 初成道時 我等眾生,從無始來,其實即已具足種種善根的,祇因未能修德有功,被貪瞋癡等煩 ,自心本具的善根 ,故性德不能顯現, , 即 説 : ,二是內 ,善根發相,亦復如是。 「奇哉!奇哉 在的善根 ,自能任運開發。猶如一面明鏡,久為塵垢所覆,經拂拭後 如地下雖有種子,若無陽光與水,也不會萌芽。所以 ! 大地眾生,皆有如來智慧德相,但因妄想執著 現在且大略説明善根發相 一切現前 。」現在吾等既修止觀 它有二種不同 ,無明覆障 佛陀 , 不 , ,

## 先説外在的善根發相:

施人,或説佛法予人聽 行者於日夜中 ,精進修習止觀 , 或以能力幫助他人。或忽發心受持在家五戒及八戒, 於其中間,忽然發出一種歡喜布施心來,或欲以財物 或受持

顯發 出家十 善根之相 戒及二百五十戒。 。此等善根發相 又發心孝順父母,尊重師長,及燒香散花 ,均由於宿世曾經修持 , 因今修習止觀,於是宿世善根又復 ,供養三寶等種種

是之故 行 須知 善業種子則越為滋長 開三界,了生脱死 0 於六道中 現行又熏種子 人之為惡,半由 物 即是此意。 以 。又能生為因 , 今生作惡的 類聚,人以 ; 生 生 ,恰如草木種子 死死 群分 夙世積習種子 人 ,所生為果, , 轉凡成聖。 助人為善。 , 宿世惡業種子也益 ,宇宙 , 死死生生,永無了 間 發作 六祖所謂: 由是若作惡因 因此善人益善, ,能生花果 一切事物 :而來, 加發動 ,大凡 半由今生際遇外緣所成 期,假若能達到無善無惡的 ,花果種子 「不思善,不思惡,自在無礙 , 性質 即地獄果現 惡人益惡, ,助人為惡 相近的 ,又生根芽 欲想惡人為善, ,若作善因 0 , 若是作善之人 每每都聚在 , 周 即種子能 而復始 境地 , 即天堂果 \_\_ 名為解 實在 起 , 便可 生現 宿世 不

## 其次説明內在的善根發相:

麥變為 發癢 二月 壽 行者善修 如 ;火大有暖熱猗癢之性; 雲似 僅 從此再加 頓皆不生 八觸境 三覺身寒冷 有 因 魔境 **|有定力** 止 冷暖等八觸 影 觀 麵變為糟 , 功用行 , 均 得大輕安。 。然此功夫,並非常時可得,有經一時 , 切勿為其所動 能令身心安穩 , 由 雖經常不寢不食,對於身體並 內四大變化之所成,以地大有沉重堅澀之性 四覺身發熱 0 ,令功夫不散不失,則於定中 因行者之定力 糟變為 再進一步, 風大有調動輕浮之性 0 酒 當 粗念不起,妄心 ,五覺身輕浮 八觸發後 並非同時 , 其心忽然不動 可以 動搖四大 ,身心快樂 而發 ,六覺身沉重 寧靜 , 無虧損,且適得其反 四大互兼 ,能發八觸:一 亦 0 內不見身, 非八觸全發 , 非 能將四大 或數小時 逐漸自覺其心 人間五 ,七覺身閉 ,故有十六種 , , 外 不 欲之樂可與比 , 當 變粗為 覺身疼痛 或半日 水大有浮輕滑冷之 見物 知此是好的 入於禪定 澀 觸 細 可 八覺身柔 以延年益 , 0 二編身 於實際 有如將 至 煩惱欲

此 。息輕重者 **八**熏修日. 如水入沙 實則心生則息生,心住則息止。此時,忽見徧身毛孔,猶如魚網 疾走上山 猶如開倉 生滅等相 久 ,見諸穀類。行者從未見過,今能得見,故心生大驚喜,快樂異常 ,通達無礙。進而忽然心眼開朗,於其身內,更見心肝脾肺腎等三十六 ,入輕出重。息冷暖者,入冷出暖。息生滅者,似由臍邊生,至 負重疲極 又更得到一種勝境,自於定中,忽覺鼻息出入長短,粗 息長短者 ,粗心散亂 ,以少年入息長,壯年出入息相等,老年出息長 ,其息均短。息粗細者,心粗則息粗 ,氣息風行出 細 , 心細則息 一口鼻邊 如人恐 重

轉行惡 從此 亦即此意。 任何勝境 其心,不愛不著 以 後 法。行者當應觀察,凡所有相,皆是虛妄,見善境而不喜,遇惡境而不憂 , , 切記不可生起一切愛著之心,若生愛著,便為群邪乘虛而入,誘以魔道 更有諸多善根發相,讀者苦心鑽研 ,則諸群邪,自難乘機而入。禪德所謂「魔來魔斬 ,自能探索梗概。但用功者 ,佛來佛斬 ,不論開發 時

## (伍) 修習止觀應知魔事

魔事 古德常説: 必須慎防 ,便來侵擾。 「道高一尺 語云: , 魔高一丈。 「寧可千生不悟 」吾人不用功則已, ,莫教 一日招魔 0 旦用功或稍 Щ. 因此修行的 有增進, 對諸魔

功德法財,殺害修行人的法身慧命,擾亂道業不得成功,所以稱其為魔。 魔原是梵語 ,具云魔羅 譯為能奪命 障礙 ,擾亂 破壞等義 因其能奪去修道人的 魔有四種:

煩惱魔 惱之魔在作祟 的心欲; 。行者本不應作 殺、 此是心內之魔。當修行人 盜 淫的身欲;妄言、 但由於無始業障浮現,心難克復,令道業不能成就 正於用功之際 綺語、 兩舌、 ,忽然生起貪、 惡口等的口欲 **瞋、癡諸煩惱** ,這十種是惡 此 )即煩

不可得 焚 為五陰實相 莫不由心造。 即遷流不停之活 五 感覺作用之心法,此色心二法,即攝一切法,無論山河大地,宇宙萬有 一陰魔 ,蘊是積集之義。吾人的身體,均由此五蘊組合而成, 莫不由此而成。 。色即有形可見之身體;受即對境而生之領納 ,陰是蓋覆之義,因色受想行識五陰,能蓋覆真性,不令現發故 」五陰之法,若能善用 即成五分法身之德,在凡則為五陰熾盛,猶如猛火, 動;識即能對境了別事物。前一屬於四大種性之色法,後四屬於 《華嚴經》云: 「心如工畫師,造種種五陰,一切世間中, 即成四聖,若不善用,即成六凡, ;想即對境而生之想像;行 若離五蘊之外,身體本 終日為其所 如聖六 在佛名 又名五

不成 行 由於我人有身,就得依賴衣食住之享受,因要享受,必須有所計劃 。要行還須思想,然後始可享受。享受無非為了維持此身,因此為名為利 便要讀書,或學技能 仍需要去實行,唯別人能行己不能行,所以又得培養知識。 ,其目的不外開發知識,有了基本知識 因此大家出世 ,僅有思想也 ,才可以實

日忙碌 不休 ,既為五陰所困 何能修道 ,以是五陰也是魔

死魔 盡 ,慧命何能 , 死是四大分散 延續?是故死也是魔 ,身喪命殞 ,行者正在修道之際 忽遭無常來臨

眼有病 無所生 來,不由內出 以上三種惡魔 見空中華 何曾有死 , 均由自心所生 亦不在中 ,則諸 , 若 目 死魔 無病 間 , 三處都無, ,既從心生 , 與我無干 唯見晴空 則其體本空 0 生死之事 由 心滅 0 0 五陰之法 修行人應觀煩惱 乃人妄執 , 亦如空華 應觀其性 不從外 以

- 兀 鬼神魔 防 切 勿上其圈套。鬼神魔大略有三種 , 無福德名鬼 有福德名神 ,此是身外之魔。 行者對此惡魔 更應 加 倍提
- (1)精華 魅 即 經年累月 魍魎鬼 便成妖怪,或長壽仙,生命告終,其形骸不化 此鬼本是奇草異木頑石之類 因受天地之靈氣 奪日 為他怪所

應默然擯棄,或掛一方鏡於座後,用此兩種方法,鬼必能滅 像;或作禽獸之形,可怖之狀;施種種奇形怪狀,來惑擾行者。此時修道人 附 此時道人 ,若邪思亂想,魔便有機可乘,於其前或作少男少女,可愛之

- (2)腋下 耳,若遇此鬼現時,即大聲斥罵其名,或誦戒律,鬼即匍匐而去。 剔鬼,即夜刹鬼 。有時附人身體 ,或乍抱持於人,似有物在身,但捉又不可得。或咳嗽作聲 ,由上而下,翻覆不已,雖無痛苦,唯覺難忍。 ,此鬼面似琵琶,四目兩口,亦能作種種形狀 或瀝人兩 ,來惱行 暄 鬧人
- (3)天魔 餓 順境 魔境現前 及羅刹之形, ,令生癡心。或作好惡之聲,欣厭之味,香臭之氣,苦樂之境 ,如現父母兄弟及諸佛菩薩之像,令生愛心;二作違境,如現虎狼獅子 ,即天子之魔。此魔最喜歡從五根中化作五塵境界,來擾亂道人 ,行者不憂不怖,不取不捨,端心正念,修習止觀 令生瞋心;三作非違非順境,如現厭世,懸樑服毒 ,凡此種種 ,焚身自

若魔不去 遇違順等境 如夢如影 , , 當誦大乘經典, 從未見魔化作虎狼獅子來食人 均應將其一掃而空 或持降魔神咒 止觀功夫 若魔仍存在 亦未見魔化作男女為夫婦 方能增進 ,亦不須生憂 , 因魔境是幻, 因此行者 ; 若

## **〔陸〕修習止觀與健康**

大多居 樣非但止觀不得成就,即生命也有很大危險。 修習止觀的 病識藥,採用種種方法,將病魔驅逐。 於深山 人 ,若是身體經常生病 , 或僻靜之處,獨自在一所茅蓬,故一旦有病,不易立即獲得治療。這 ,無疑對於道業是一種大的障礙 因此,行者不僅精進修習止觀 。因為修道的人, ,更宜知

肢疼痛 須加診脈了 由 於患因並非 脹耳聾等 ,多無喜心,頭痛眼闇等,以肝主眼故。若脈輕浮,是心病相 及頭口燥等,以心主口故。若脈尖鋭衝刺,是肺病相 ,心悶鼻塞等,以肺主鼻故。若脈如連珠,是腎病相 0 以腎主耳故 一種 例如經書有云:若脈洪直,是肝病相,面無光澤,手足無汗 ,所以病相也眾多,是上醫聽聲便知病情 。若脈沉重遲緩 ,是脾病相 身澀 **亞如麥糠** 面色黧黑 ,中醫須看色相 身無氣力 ,面青色白 ,身體脹滿 癢疼痛 咽喉噎塞 , , 身體寒 憂愁不 下醫又 , 四 ,

失味等 曉 以脾主舌故 0 五臟之病雖多 但也各有相貌 修道人苟能細心觀察 自能 知

須知 因 萬法不自 查病生因 ,事有六種 孤起,是仗因托緣方生的,今病無故 ,從何而有?空谷傳聲 , 事 必 有

- 增或減 急 俱 痛 則有痰陰脹滿 因四大不順成病 起 嘔逆氣急等病。經說: 口氣 , 正是此義 此身便會生病。 、大小便利不通等病;若風大增 食飲不消 。因我人的身體 如地大增 腹痛下痢等病;若火大增,則有煎寒壯熱 「一大不調 ,由四大種性 ,則有腫結沉重 百 ,則有身體虛懸 病生,四大不調 (地水火風 , 枯癉痿瘠等病; )組合所 ,戰掉疼痛 四百 成 四病 若水大增 , 若 肢節皆 肺 大有 悶脹 ,
- 因飲 足以維持 食不節成病 ,身命 如過量貪食 。其實修道的人 , 則會生病 ,遠居 山野 , 所謂 , 斷絕外緣 「食逾少 , 草根菜葉 心 逾明 ,桑子果實 食逾多 身

增地。 均 若食辛味 逾損 亦會生疾病,所以對於飲食亦要加倍謹慎 食五味對五臟,亦有增損 」又食薑桂辛物過多,便會增火,若多食蔗蜜甘冷增水,食梨增風 ,增肺損肝;若食鹹味,增腎損心;若食甜味,增脾損腎,若四大不 ,若食酸味,增肝損脾;若食苦味,增心損肺; ,膏膩

多害心, 喚多害肝 又眼見青多害肝,見赤多害心,見白多害肺,見黑多害腎,見黃多害脾 坐禪不調成病 觸輕多害肺 損五臟, 止心於上 ,及在寒風等處坐 嗅焦多害心,嗅腥多害肺,嗅臭多害腎,嗅香多害脾。舌嚐醋多害肝 嚐辛多害肺,嚐鹹多害腎,嚐甜多害脾。身觸堅多害肝 若緣色多傷肝,緣聲多傷腎,緣香多傷肺,緣味多傷心,緣觸多傷脾 ,多動風大;常止心急促,多動火大;常止心緩慢,多動水大 ,聽語多害心,聽哭多害肺,聽吟多害腎,聽歌多害脾。鼻嗅躁多害 ,觸冷多害腎,觸重多害脾。此乃五臟相生,以緣外境過分 。坐時倚靠壁柱或衣服,致氣血凝滯,或身曲肩聳 ,均能令全身背脊骨節疼痛。又常止心於下 ,多動地大;常 , ,觸暖多害心 頭頸低 0 耳 觀 垂 , 0

致疾病

四 鬼病 精水 怪 0 鬼亦不害人 ,潛入身內 , ,由於行者 擾亂行者 ,是故邪巫 ,生起邪念 以鬼法治病 ,欲求知凶禍福 , 往 往 , 也可見效 故有鬼附其身 或山

五 養等心 魔病 0 魔與鬼稍有別 , 魔便現種種衣服七寶等 ,鬼但病身與殺身, ,行者若生歡喜,入心成 魔則破法身奪人功德 病 行人若起名聞利

六、 業病 病 重 病 , 致心 。若人毀五戒業 便可 0 業障病 謝滅 口病 乃宿 ;淫欲罪重 0 世或今生作惡 ,則有五臟及五根之病 ,致腎耳病;妄語罪重 , 因業力而致病 ,若能持 0 致脾舌病; 若殺業重 五戒行十善 , 致肝 , 偷盜罪重 則五 眼病 與五 致 飲 根之 肺鼻 酒罪

病者 若因 四 當正其心 大及飲食得 及持神咒 病者 , 應以方藥治療 鬼魔便謝 0 是業障病者 因修止觀致患者 內 -加觀行 仍 還坐禪令癒 外勤懺悔 0 有鬼魔二 病可痊

# 〔柒〕修習止觀有二十五方便

修習 五法。修行的人如果具備此五法者,必能到達菩提家鄉。 (一) 具備五緣, (二) 外訶五欲, , 而止觀亦難以修成。〈天台宗〉 〈天台宗〉的止觀,首須具備二十五種方便,因為沒有善巧方便,不易調停身 (三) 內棄五蓋, 的祖師有二十五種方便,共分為五科,即: (四)調和五事 (五) 進行

## 一)具備五緣

甚麼是具備五緣呢?那是:

著糞掃衣,就是怕弟子生起愛著。所謂糞掃衣是拾人所棄的破布 如何能修行辦道?但也不可過事奢華,如果苛求享受,便會增長欲念。佛制出家 衣食具足。衣食乃助道之資糧,如果衣食有虧,生活不能解決,終日凍餒不安, ,將它洗淨縫綴

持生命 起來 不食即死。 以此蔽體禦寒。至於飲食 , 足以借假來修真便足 因此飲食也很重要。 語云: 但修道人,遠居深山 「三日不食即餓 , 切勿貪圖 , 五. 日不食即病 П 腹 祇求維 七日

持戒清淨 果無戒,必落魔道。」所以修止觀的人,應嚴持佛戒 因戒生定,因定發慧,是則名為三無漏學。 0 戒是一切善法的根本 可以止惡防非。 \_ 又云: 《楞嚴經》 ,無有違犯 「縱有多智 説 禪定現前 心為戒 如

戒有在家與出家的不同,在家戒分有四科:

邪説;(3)皈依僧 初是三皈戒。 (1) 皈依佛 盡形壽不皈依外道徒眾 ,盡形壽不皈依天魔外道;②皈依法 ,盡形壽不皈依外道

次是五戒 (1)不殺生 (2)不偷 盜 (3) 不邪淫 (4)不妄語 , (5)不 飲 酒

三是八關齋戒 於前五戒外 再加不著香華鬘,不往視聽歌舞 不 坐高廣大床

關齋戒 此為八戒 再加不非時食 ,即過中午不食,此是持齋 ,齋與戒合起來,總名為八

四是菩薩戒。即六重戒及二十八輕戒

輕戒 丘戒 就 名為十戒。②式叉摩那尼戒, 出家戒分為五科 ,有二百五十條。 修止觀人 : ,持戒精嚴 (1)沙彌、沙彌尼戒,即於八關齋戒外 (4)比丘尼戒,有三百四十八條。 ,對大小乘戒律均無毀犯 即嚴持沙彌、沙彌尼十戒 (5)菩薩戒,有十重四十八 ,另外加上六法戒 , 復加不持金銀財寶戒 一切定慧 ,必能現前成 (3) 比

選靜處 絕交往 閒居靜處 (1)、深入山谷,永絕人跡 ,是為其次 ,遠離喧雜 0 修道的 人應離俗脱塵,避居深山 。(3)、或住寺院,獨處一房 ,易得安心辨道為原則 ,清淨潛修,是為最勝 , 埋頭苦修 ,不涉世緣,是為最次。總之 0 (2)、若近市井,能居石屋 。閒居靜處,有三種 地: , 謝 宜

科 : 果。 息諸緣務 真正的修道人 0 凡修道人 , 須摒息世務 ,貴在專心 ,若為俗務牽纏 放下萬緣 然後用功 ,終日心念馳散 方能有成 決難修成道 緣務分有 四

四

- (1)患得患失 生活緣務 ,妄想紛飛, 0 如人生於世,需要尋求生活 安能修道。 ,但如果終日商賈營謀 攀緣謀算
- (2)就 ? 人事緣務 應酬交際 迎賓待客 , 婚喪慶弔 ,終日分散心神 道業 何能成
- (3)技能謀生 技能緣務 0 勢所難免 有如手藝技術 , 而修道人 醫卜星相 ,當應棄捨 琴棋書寫 雕刻繪畫等皆是 世人以
- (4)應將世間 學問緣務 切學問 如專心詩詞歌賦 抛於九霄雲外,所謂 ,考古學今, 鑽研科哲等 「行起解絕」 0 既然欲專事修道 即是此義 0 又法首 故

菩薩説: 往低估僧侶不學無術 如人數他寶,自無半錢分,於法不修行 ,我想可能與此有關 ,多聞 亦 如 是 0 世人往

- 五. 近善知識 是指能善知一切病 0 上來四緣雖已具備 ,善識一切藥的人,故應多親近。善知識有三種 ,若無善知識開導 , 也會墮坑落塹 0 所 謂善 知 識 ,
- (1)外護善知識 如施主布施醫藥飲食等四事 ,或僧俗能殷勤照顧
- (2)警策 同行善知識 ,可助長道業 0 如共同的 修 止 觀的 同道 , 所 謂 如切 如磋 如 琢 如 磨 能 写相
- (3)教授善知識 不可須臾離的 「欲知山 下路 0 修道期間 0 當問過來人 , 魔障眾多,若無善知識引導 ,善知識能益我法身, 活我慧命 , 可 能陷 入深淵 所以善知識 0 所謂

### 二)外訶五欲

蜜湯 能了生脱死 此五塵的外境 論典上説 「色如熱金丸 若不加 ,雖已具足了前五緣 ,嘗之則爛 的 以 ç 五 訶 因此之故 欲即是五 ,能令凡 執之則燒 責 觸如臥獅子 生死苦海 夫眾生生起迷惑 塵的境界 , 修道的人應觀五欲之境, , 0 若不能棄捨五欲 聲如塗毒鼓 何有出 近之則齧 0 所謂 期 ? 眼貪色 , ,墮落三惡道中歷劫受苦 聞之必死 0 ,則仍難收攝身心 由此 五. , 欲」就是: 耳貪聲 別知 有如毒蛇 0 香如憋龍氣 ,鼻貪香 , 五. 一欲過患甚 , 可怕之極 , 身心不能 0 , 舌貪味 因此修 嗅之則病 可怖 0 收攝 習天 畏 古德所謂 , 身貪觸 味如沸 八台止觀 修道之 又何 :

#### 眼對色欲。

色欲 瑚 到 琥珀 便生貪著 則是男女的 , 及 0 切可貴的寶物 還有貪愛依 形 貌 如 人有端正 報 0 若是智者 的 色欲 嚴好 或長眉 如 了達此物原是虛妄 裝飾身體上的用具 明眸 , 及齒白赤唇的 , 如空華 , 金 , 美色, 水 卢 琉璃 愚 人見 無有

愛色欲之害 荒淫無度, 故,連自己國家也不顧 於外境上起諸愛染 , 所謂 須如避火坑 遂至國破身亡 ,世人尚且如此 「人間富 務必遠離 ,作種種惡業而受種種痛苦。 貴花問露,世上功名水上漚 ,竟身入敵邦 。由此看來,自古多少英雄好漢 0 , 何況出世修道之人,寧不警惕?以是義故 , 獨與淫女相處 如西竺的頻婆裟羅王 0 」但愚癡凡夫卻堅執其為實有 。又中國的周幽王為寵愛褒姒 ,也難免為恩愛作奴隸 ,因貪愛色欲之 ,若見色欲現

#### 二耳對聲欲。

聞聲欲現前 環珮玎璫之欲聲 聲欲則是男女的 人的軟語,便即起欲而失神通 ,立時失去禪定。由此可見,自古迄今 須如避巨溺 歌詠 ,此等均能令愚人生起愛念 ,或諂媚妖詞 ,應急棄捨 0 又雪山五百仙人, ,及悦耳的淫聲艷語 因聲欲而墮落的不知凡幾 0 有如印度的提波延那 聞到甄迦羅女的歌聲 0 此外 , 如 仙人 弦絲竹管之樂音 ,今修道人 , ,各各如 一聞舍脂夫 狂如

#### 二鼻對香欲。

香欲則 豺狼 人聞到 乃改邪歸正 「百年持戒 ,火速躲 , 均 是男女的身香,或世間草木飲食之香 , 能生起愛染 0 因貪香 又有 避 二比丘 故 0 , 如昔有 能 , 因貪蓮華香 \_\_ 時壞 \_\_\_ 沙彌 0 \_\_ 以是之故 ,為池神 , 因貪缽 ,及商界所造的脂粉等種種香氣 :所責 中飯 , 修道之人 香 , 比丘 , 發願作龍 何以偷我香 若聞香欲 後被師所 現前 5 古德有云 0 訶

#### 四舌對味欲。

味欲 欲 「種瓜得瓜 0 П 知 腹 則是苦辣酸甜 [於貪 味欲之害 П 捕 ,種豆得豆。 味之故,作了 水陸空行之生靈 及飲食餚膳之美味 亦非淺微 如昔有一沙彌 傷天害理的惡事 修道之人 以供自己的 此等眾味 , 若見味欲現前 因染著酪味 , 口味, 今生既種惡因 或偷劫他 能令薄福之人生起貪染 ,遂墮不淨處 如 , 飲鴆酒 來生必 人財物 記結惡果 切宜 為酪中蟲 捨去 0 , 人的舌 謂 因 由

五身對觸欲。

懼 雨 唯此觸欲,徧滿全身,生受最廣,多生染著。如從前有一仙人 殊好的接觸 ,後被淫女誘惑,騎其頭頸,因仙觸欲,遂失神通。由是故知 修道之人,若見觸欲現前 則是男女的身分,柔軟 。須知此觸欲,比較以前色聲香味四欲,各限於自分根起,獨得一部分, 細滑 ,應如抱火柱,當急馳離 :,互相: 按摩,及寒時令身溫暖 , ,熱時使體清涼等種種 因發惡願 ,觸欲過患,可畏可 ,感天久不

以 亦是解脱之基礎,祇看你運用的適當與否 證安樂解脱寂靜妙常,亦汝六根,更非他物。 知俱生無明,使汝輪轉生死結根, 上五欲之事 ,非下一番功夫不可 由此觀之,三界六道一切眾生,無一不為五欲所牽纏 ,不特人道獨有 ,餘如鬼神 唯汝六根 0 、天仙、畜生均有 因此修止觀者 ,更無他物。 」由此證明 汝復欲知無上菩提, 0 ,不但六根是生死之根源 ,欲想轉凡成聖,於六根門 《楞嚴經》云 ,因彼等有 Ŧī. : 根 「汝欲識 , 令汝速 即有 五.

### 三)內棄五蓋

此 五欲之外,更要內棄五蓋,才能有成。 未來,雖外境未現前,但內心煩惱已油然而生,所以我們學佛的人 的五塵,由貪染所落謝下來的影子 五蓋 習 的 由 還 須 摒 , 乃因 棄五 眼 蓋 所 耳 謂五蓋是指貪欲 ` 鼻 ,再轉入意境中,追逐不肯捨離 ` 舌 ` 身這 五根 ` 瞋 恚 對 睡 色 眠 ` 聲 ,除了具五緣 , ` 或想過去 掉 及 疑 味 或慮 訶 0

貪欲蓋 治 沉迷不已,忘失正念 見之人的 一。當然 或修五 ,若能立即回光返照,當下了不可得 0 行者於坐禪修觀時, 端莊美貌, 「空谷傳聲 種不淨 ,九種不淨,乃至八背捨,八勝處 或聞 ,事必有因」 。遇此情形 到嬌媚妖詞之音聲,由是追逐五欲塵境 如內 ,行者要及時覺察 心忽然生起貪欲之念,終日胡思亂想 ,行者可能由於懈怠心生所致, ,如仍未能禁止欲念,可修不淨觀 ,所謂「不怕念起, ,及十一切處等觀 ,貪愛不捨 或想念以 祇怕覺 不能停 前曾 對

骨不淨等觀,可使貪欲之念不起。

- 瞋恚蓋 樂,又怎能以瞋恚相向呢 我生生無不從之受生。」由此可見,一切男女既是我父母,故應令其獲得利益安 息,可修慈悲觀以對治。 身的功德林。古云: 行者不論處於何時,若覺瞋恚念起,急應觀其瞋心在於何處,使了知它既不在內 戚朋友, 一中間 ,又不落於現在與未來,何苦於幻妄境上,生諸煩惱 或執己是他非,或無故動怒火,此瞋恨火,非唯燃燒於人 道人正坐禪時,忽然想起過去違情之境,或想前人現在惱 「一念瞋心起,百萬障門開 0 《梵網經》 궁 : 「一切男子是我父,一切女人是我母 0 」星火可以 燎原 ,假如恚火不易停 我 , ,必須謹慎 亦焚行者自 ,及惱我親
- 睡眠蓋 起時 修聖法,虛度光陰。須知此睡眠蓋,較其餘四蓋尤為可怕 祇要覺察便可消滅 當修禪定時 ,心中才得清淨,便即生起昏沉 唯有睡魔侵入時 ,無絲毫覺知 ,前俯後仰 ,古人説 因貪等四蓋的念頭生 恣意欲 「熟眠如 睡

或張開 因此 對 兩 睡 目 眠蓋要益 , 把睡 眠驅散 加警覺才是 應時時 . 敷精神 或分別法 相 或繫心

- 四 掉悔蓋 以前所作之惡事 所作之罪過 心則起雜念 3對治 外是身好遊蕩 , 0 掉是坐立 ,懷著 數至十 思惟文藝才技等 不安 其實知過能改 一種恐怕之心 ,立不穩 ,其心不亂 ,六根未能收攝 , 坐不安。 0 如此惡覺 ,再由一數至十 已算難能可貴 試問如何去用功 , 終 日 好爭論 ,均能妨礙修道 隨情放蕩 人我是非 若於修止 。若此蓋不易拔 如是終而復始 , 縱意嬉戲 悔即 並以 觀時 懊惱 詼 心常悔恨 諧 0 即修數 掉悔 掉舉 譏 諷 如 ]自能停 人悔恨 有 急觀 以前 內 有 0
- 五 疑蓋 重 誤己大事 恐怕不易修成佛果。二 0 疑是不論對 。三疑所受持之法,是否合乎佛理, 五人對法 ,妄生疑惑 疑師長無過人之處,而今向其學法 猶豫不決。 以此修行 疑自己善根淺薄 能否離苦得樂 , 恐怕以盲 引盲

思了生脱 無根之樹 一疑在 死便罷 懷 ,佛門廣大,亦難度不信之人。 ,終難修道,涅槃門閉,生死戶開 ,欲想轉凡成聖,非從信入手不可。古云: 。須知佛法 如大海 「天雨 唯信能 雖多,豈能潤 入,不

經意 對治 識者 門窺伺自己師長之過錯,要知梁誌公與宋濟顛,終日飲酒食肉 間所有善根 三疑者: 。(3)疑所受持之法者,佛説八萬四千法門,無非對治眾生八萬四千煩惱。 煩惱若盡時,能對治之法亦了不可得。以是,不論何種法門 以吾人法眼未開,不能辨別好壞是非,假如不憑信仰而入,終難邁進佛教之 ,經有明文「依法不依人」之誡訓,縱然師長有過,與我有何涉 能斷煩惱 (1)疑 ,何嘗未有種過 自非法器者,須知吾人從無始迄今,固然積惡如山 即可選擇一門深入,果能入一無妄,便可到達涅槃妙城-,若無善根,今生何得見佛聞法。 , (2)卻是觀音羅漢再 疑 祇要合乎佛旨 , 師長非善知 而 ?又不應專 對 世 出

### 四)調和五事

亦如 境不易侵入;捐棄五蓋之後,內心也得清淨 修習止觀的 不易成就 可 此五 《彈琴,首應校正音調,方能成曲動聽。修道的人也是如此 如若不然,不但無益 種事,有如陶師的混和泥土,必須令它不軟不硬, 因此 各項步驟,已先後按次序介紹了 , 仍須注意第四 ,反而會百病叢生,以下試説善調五事的要點 個步驟 ,善調五事 0 ,依所述用功夫 但如對食眠等不能 這五事即: 然後才能模成 (,自可 , 五 適當 事調 將 地調 五. 和 欲 得當 種種 排除 和 道業也 型式 ,使外 息 功

自須 明 導致身弱力虛 體重息喘 飲 以 飲 調 食對人身是非常重要的 食資養 和 百 飲 食 脈不流通, ,精神不振 0 , 如果飲食不調,身體經常不適 此身方可健存 心閉塞不開等毛病。 意念不固 0 但也不可貪食過飽 古人曾説: 思慮紛飛等過患 然也不可過量減少 , 法輪未轉 如何能行道?吾人既感有此 ,若食過飽 。總而言之,太飽太饑 食輪先 則會引生氣急身滿 ,若食用過少 ° 由 此 足 幻 則會 以證 ,

均非得定之道,不饑不飽,方為調食之相。

修聖法 道之人 因此 概摒棄 不應恣意昏沉 第二是調 反而對身體有損 深 既不宜強行節制,也不應放縱貪睡,要不節不恣,即為調眠之相 自慚愧,發誓從此經常不睡 , 若用<sup>·</sup> ,仍要保護色身 ,也虛度光陰。古云: 和 睡 功至疲倦時 眠 ,若貪睡眠 。如佛弟子中的阿那律陀 0 其實在 ,以便借假修真 , 前文所説的 , 即應休息 便障道法 「此身不向今生度,更待何生度此身?」 , 詎 , 0 訶 此 如 五 。但也不應縱情貪睡,如果眠寐過多 料僅七日夜未眠,竟雙目失明 蓋 仍固執不睡 處乃說於平常散心之時 ,每聽佛說法時 中 已有睡眠蓋 ,則於道業上 ,便打瞌睡 , 但 , 彼唯言 應眠則眠 ,不但難有 0 為佛所 以是對 由此 修習 可見, , 止 , 不僅廢 訶斥 不可 睡 進步 眠 修

欲入禪定之前 相互調協 第三是調身 , 以 0 以上眠食二事 身所為粗獷 , 預先早作準備 , 則氣息也隨之粗獷 ,在習禪定外善為 ,舉凡行住運轉 調 , 出 和 而心亦會散亂 入往返 ,而身、 , 息 迎賓送客 ` , 難以 心三 種 專 ,穿衣吃飯 , 0 則於定內外 以是行者

起胸 然後 四威儀 急 乃為 腹 兩手結彌陀印 中 調身之相 振 作精神 都要綿密安詳 閉眼 身不 斷 動搖 , 從粗 其外 光 入 坐如 細 ,身不曲彎 0 磐石 及盤腿靜 , , 切出於自然 亦 坐 不高聳 , 首要放 , 窓衣帶 頭 不可過於 不低 垂 以 拘 便氣 亦 不昂 束 Ш 不 仰 流 ·寬 不 挺

為調 第四是 但似 氣相 相 調 有 息 即是覺息出 風 似 相 0 息有 無 即是覺呼 四種相 十分微細 入 不細 息出 0 果能守息 有聲 風 守氣則勞。 , 若守風 喘 , , 息相 便可入定 三氣 劕 散 即是無聲無喘 , 四息 0 喘相 0 前三者是不調之相 即是息出 , 不 入結滯 粗 不結 不 呼息 通 , 後一 守喘則 種 才

緣放 假使前 8.息之相 若能 下 種 如此去作 心專注 相 調 的 不適當 丹田 其心 則能從粗入細 , (2)其心也難入三昧 須放寬身體 由淺至深 不可過於拘束; 0 欲想調 逐漸 和呼息 入於禪定 (3)觀想氣息 有三種 若 方 不 , 法 編身毛 澀 不 (1)要將 滑 孔出 即 萬

心向下 第五 頭好 無記,及昏沉睡眠等相 若在坐中 0 是調 若能善調五事,其心必可從粗入細,逐漸諸念不生,便可入於三昧正受了 此乃懈怠懶惰 行者當應觀想氣息向下流動 低垂,迷迷糊糊,此為沉相。行者即應繫念鼻端, 緊緣於臍部 心 心神飄動 心即是調伏 ,放逸過度所致,行者應抖擻精神 ,制諸亂念 ,身也不安, 。若患胸臆急痛,身心不得安穩,此乃攝心急念,用心過度所 心中一切妄念,不會馳散放 其心自能安住。若於坐中 胡思亂想,不能專注 此病則可消除。若覺精神不振 ,專注一境 逸, 令心住在緣 心心 沒有沉浮寬急四種 ,心中昏暗 , 此為浮相 ,其患便 , 或時 中, 即 , 0 可除 無所 行者 口中液涎外 可斬 法蓋覆 即應安 病 想 別 0

## (五) 進行五法

法是指樂欲 修習止觀的條件 , 精 進 ,除上述二十種外 , 正念,巧慧及 \_\_\_ 心 尚有五法 0 此 五. 種法,對修止觀的 ,若對此仍有虧損 人 , 依舊不得成 也非常重要的 五.

是樂欲 0 即是希求之心 也是願望之意。 大凡辦理世 間 切 事物 欲想得到 成

無所成 得出世 用功 首 欲之心,永 止觀功夫方能成就 絕 非但為 然而話 初修止觀的人,必定有樂欲心 必先具有此 ,仍起樂欲之念 一切智慧神通 始為修習者的 以是之故, 又説回來, 無厭足之念 一切惡的始基 0 0 假使沒有欲望之念,非僅出 不論世出世間一切凡聖諸法 世間法是如此 , 正道 希求願望之念 願求離苦得樂, ,不但無益 ,對於一切事情 也為一 , 反 ,希望心 , 切善的根本 出 須用在 而 立志轉凡成聖 世間法亦然 ,方能達到預期的效果 有害 ,立志發願 未修道之前 , 因增加妄念 世聖法, , 不論善與惡 若缺欣求與樂欲之心 0 欲想離 必須有堅強 , 不得增進 修不成功誓不退休 ,正修道時不適宜用 開 , 世間 心不清淨 0 由此 或得與失,皆以欲為 而 便知 即 熾烈的願望與樂 故 , 世間凡法 倒妄想 一切不得成 ,此樂欲之 如 若正 此 也 ,

第二是精進 , 後日又誦 而不雜的 0 精是不 雜 經 去用功夫 , , 進乃 不退,勇往 心念不定, 若不能 專 直前 朝三暮四 \_\_\_ , 終日三心 ,絕不懈 時常改變主意與方 兩意 怠 0 行者要修習 昨日念佛 法 止 觀 今日參禪 , 縱 必

休息 用 功 勇猛精進,百折 ,如此方是真正行道 恐怕 到老亦一 無所成 不退 , 止觀功夫始能獲益 。或時進時退,一曝十寒,也是徒勞無功的 。猶如鑽木求火 , 一日火未出 0 必須 日不

真理,拋棄世間虛妄不實,始為正念 神通妙用 厭、令人不願見到的 應念世間五 第三是正念 ,乃是勝妙殊絕,是最可尊貴之法,為超凡入聖之法 立欲之法 。正念即是正知 , 須了解世間塵勞煩惱,都是虛妄、欺騙人的 ,是可輕可賤的,是飄流三界使人受苦的 正見,沒有邪曲思維,而且念念相續, ,因而念念希求出世的 。當念出世禪定智慧與 毫不間斷 , 誑惑人、令人討 行者不

世間有為之法,專思出世禪定智慧 存實,除妄顯真 究竟誰邪誰正 第四是巧慧 0 凡是修道之人 ,孰是孰非, ,以此巧慧視察,可以生出 乃至真妄虛實 ,必須有善巧方便,用智慧力 ,脱離三界苦海 , 輕賤貴重, 「欣上淨妙離 ,得生清淨樂邦 了 明辨世 厭 解清楚 下苦粗障」之心 出 如是則名為有巧 世間一切諸 然後方能捨虛 不念 法

慧之人。

雞伏卵 專心 以巧慧 第五 切顛倒妄想 並要認識 精進用 能破 一意的去修 分明 0 出 功 設使空無所獲 切物 , 而 世禪定智慧與神通功用 ,真實行道 0 世間 不為 , 而 者修習止觀時 此 不被 一心即是決定之義 切邪魔外道所破壞 切有為之事 ,經三年五載, ,終不半途而廢 切物所 , 需要一心 破壞 ,乃是可尊 既 必可得個好消息 知是虛 ·,並非 ,決定一心向前 0 修止觀的 一意 。於二六時中 入定之一心 妄顛倒之法 可貴之法 , 無有二念 一 心 , 0 此時 誓願達到最後目標 絕不雜用心 也有如此之堅利 ,猶如金 即 不涉及其他種種雜 應生起可惡可厭 行者應將 剛王寶劍 念念相應 萬緣放 , 能 0 ,最堅最 若能 破壞一 之念 下

此二十五 行者若能真具以上二十五個條件 觀有此 種善巧方法 戊成果, 莫不迅速成就 即使參彈 念佛 則不修止觀 以是之故 ,持咒 , 誦經 而止 , 不修道則已 觀 , 自行 不論修何種法門 不忻 凡 是修行 向 上 , 祇要能 而 的 自

智慧神通了。 學習此二十五種方法,然後可以順水推舟,修因克果,不須經歷多生多世,即可獲得



## 暢懷 法師 ●學佛答問《二》

證轉,作證轉,稱為三轉四諦法輪。

問:

請問法師

如何才能證得阿羅漢果?

答 : 佛陀成道三七日後 ,於鹿野苑,對聲聞人,宣説苦集滅道四種聖諦,而有示相轉

#### 三轉者:

- 示相轉,此是苦逼迫性 ,此是集招感性,此是滅可證性,此是道可修性
- 勸證轉,此是苦汝應知,此是集汝應斷 ,此是滅汝應證,此是道汝應修。
- 作證轉,此是苦我已知不復更知,此是集我已斷不復更斷 證,此是道我已修不復更修。 ,此是滅我已證不復更

第一轉度上根人,第二轉度中根人 要是修四聖諦, 知苦、 斷集、慕滅 ,第三轉度下根人。 修道。苦集是世間因果,滅道是出世間因果 **憍陳如五人皆證阿羅漢果**, 主

#### 四諦者:

第 苦諦 。苦有二苦、 三苦、 四苦、 八苦

二苦者, 內苦即憂愁悲傷等,外苦即冷熱風雨等

三苦者 即苦苦,壞苦,行苦

四苦者 即生、老、病、 死苦

八苦者, 以上四苦再加愛別離苦、 怨憎會苦、求不得苦、五陰熾盛苦。

惑, 惑是不知事空, 第二集諦 即是十種根本煩惱,能驅使流轉三界受諸生死。 0 即見思二種迷惑。見惑是邪分別,意根對法塵 貪愛染著,五根對五塵 ,貪著不捨 ,能牽三界。集諦主要有十種大 起諸邪見, 能障真理 思

- (1)貪使 對一 切順情之境,貪求無厭
- (2)瞋使 對 切違情之境 ,生起瞋恚
- (3)癡使 對 切事理無所明了 妄生邪見 起諸邪行

- 慢使 ,自己以為見多識廣 ,貢高自大
- 疑使 對事理 不明白 , 猶豫不決
- (6) (5) (4)身見使 於色受想行識五陰之中,妄計為身,常生我見
- (7) 邊見使 作為人 於身見中 ,執斷執常 執斷者, 人死如燈滅 執常者 人死來生仍
- 邪見使 不信因果 ,作善不結善果,作惡不結惡果
- 見取使 未見真諦 謂得涅槃 心生取著 不肯認錯
- (10)(9)(8)戒取使 如外道持雞狗戒 ,而修無為苦行 以為可以生天

前五者為五鈍使 ,後五者為五利使

第三滅諦。滅非真諦,而是滅前苦諦 能覆真空 ,道滅能顯法性 ,法性如月,苦集如雲 , 結業既盡 , 則無生死之累 ,道如去除 滅如去已。 故稱滅諦。 須知苦

第四 道諦 略則 飛定慧 ,廣則三十七道品,合成七科

- 匹 念處 即觀身不淨 觀受是苦、 觀心無常、 觀法無我
- (2)(1)令增長 四正勤 0 即 未生惡者令不生,已生惡者令斷 除 未生善者令生善
- (5)(4)(3)四如意足 , 即欲 如意足、 精進如意足、 念如意足 思維如意足
  - 五根 即信根 精進根 念根 定根 慧根
- 五力 即信力、 精進力、 念力 定力、 慧力
- (6) 七覺分 分 。 即擇覺分、 精進覺分 喜覺分、 除覺分 捨覺分 定覺分 念覺
- (7)八正道 即 正 莧 ` 正思維 正語 正業 正命 正 精進 正 念 正定

七丈夫。 聲聞修行 位 次 七種賢人 ,又名七方便 ,又作七加行  $\overline{\underline{\phantom{a}}}$ 七種聖人 又名

#### 七種賢人者

\_ 五停心位

#### 修五停心觀

多貪眾生不淨觀。有五種不淨觀 九種不淨觀

不淨 五種不淨觀者: (1)種子不淨 0 (2)住處不淨 0 (3)出處不淨 (4)外相 不 淨 0 (5)究竟

所變 溢在 瘀想 九種 復觀死屍 地 ,皮肉裂壞 ,復觀死屍 不淨觀者: 0 (5)膿爛想 蟲蛆 一唼食 (1)六分破碎 風 腫 吹日曬 脹 復觀死屍 鳥啄其 想 , 心 0 想死 眼 皮肉黃赤 (4)身上九孔 血 塗想 狐 屍 狗抓 , 猶如皮囊 裂 瘀黑青黤 復觀死屍 蟲膿流出 0 (7)散想 盛 0 (3) 壞 想 從頭至足 風 [則滿 復觀死屍 皮肉爛壞 譬死屍 復觀死屍 編身膿: 0 分裂破 (6) 蟲瞰想 狀 Ш́. 0 風日 (2) 青 散 流

(9)燒想,復觀死屍,為火所燒,薪盡火滅,同於灰土 筋斷骨離 ,頭足交橫。8骨想,復觀死屍,形骸暴露,皮肉已盡 ,但見白骨

- 多瞋眾生慈悲觀。瞋有三種:(1)非理瞋、 修生緣慈;有順理瞋者,修法緣慈;有諍論瞋者,修無緣慈。 (2)順理瞋、(3)諍論瞋。 有非理瞋者,
- $\stackrel{\frown}{=}$ 多癡眾生因緣觀 觀此十二因緣。 0 即觀十二因緣,因眾生迷,撥無因果,執著斷常二見 ,故令
- $\widehat{\mathbb{Z}}$ 多散眾生數息觀 諸佛,入道初門。 從一數至十,數出不數入 ,或數入不數出,令心不散 三世
- 五 業。 多障眾生念佛觀。障有三種: (3)報障,即三惡道之苦報 。以念佛消除業障 1)煩惱障,即貪瞋癡等 0 (2) 業 障 ,五逆十惡之

### 二」別相念處位

別是各別 於心多起常倒,為令眾生修此四觀以除四倒,故稱為四念處。 色受想行識五陰, ,身受心法四種不同;相是行相;念即能觀之心;處即所觀之境 生起四種顛倒 0 於色多起淨倒,於受多起樂倒 , 於想行多起我倒 。因眾生於

## 「三」總相念處位。

心無常 觀心純熟,一念俱觀 ,身受法皆無常;觀法無我 如觀身不淨 ,身受心皆無我 ,便知受心法皆不淨;觀受是苦,身心法皆苦;觀

#### 四」煖位。

煖是從喻立名,以前修別相 鑽木取火,火雖未現,先得煖氣,故名煖位 ,總相念處,發相似解 伏煩惱惑 得佛法之氣分 **,猶如** 

「五」頂位。

修四念處,轉復增勝,已過煖位 ,如登山頂,觀望四方,悉皆明了 ,故名頂位

「六」忍位。

忍是忍可,前得相似之解 ,增進善根 ,堪忍樂欲 ,故名忍位

「七」世第一位。

至此漸見法性,將入初果,雖未得到聖道,而於世間稱為第一,故名世第一位

為內凡 五停心位 別相念處位 總相念處位 ,名為外凡。煖位 頂位 忍位、 世第一 位 名

七種聖人者:

有三道四果位次。三道四果者:

- 見道 偏空理 , 不達四諦真理 ,斷三界見惑盡 ,起種種邪見,由於觀察無常、苦、空、 ,證初果須陀洹,此翻預流 ,又翻逆流 ,有七番生死 無我、不淨,見 0
- 三品思惑,不來欲界受生,生五不還天,修行證果。 含,翻為一來果,更來欲界一番受生。三果阿那含, 修道,重起緣慮,所見真理,斷欲界前六品思惑盡 ,名為修道 翻為不來果 , 已斷欲界後 即二果斯陀
- $\stackrel{\text{(i)}}{=}$ 出離三界,無法可學,所作已辦,不受後有。其中有三種阿羅漢: 無學道, 斷三界見思惑盡 ,而證真理,得阿羅漢果,此翻無生、 殺賊、 應供
- (1)真無漏智 不得滅盡定者,名慧解脱阿羅漢。 無我 不淨。慧解脱阿羅漢,有十四種神通變化,在欲界變化色香味 斷見思惑, 除自性過 此阿羅漢,修性念處,緣無生空理 由於身受心法,其性本來無常、 苦、

四境 於初二三四禪變化色觸二境。可破外道有無二種邪見

(2)念力 身。 十五 能 大地 縮 · = 滅 捲雪山 盡定者 十三、於一切有情界,往來自在無礙。十四、能制伏他人所 0 、眾生辯才盡時 0 五. 十七、能給予聽法者,身心輕安。十八、 。俱解脱阿羅漢,可破外道,有五通者 光明流布,徧滿世界。四 、於大眾前 入己身內 八種神通變化:一、普動一切世界。二、身上出猛火 、變火為水,變水為火。六、往來山石牆壁 王 名俱解脱阿羅漢 , 成為極微 0 ,能給予辯才力。十六、眾生於法失念時 十、能變成四姓 ,能百千度顯現其身。十二、亦能百千度, 0 八、能將極微,舒展成雪山王 , 此 阿羅漢修共念處 隨順沙門、婆羅門 ,及諸天形相,言音相同 以神通力 ,兼修事定 , 、與會大眾 而無障礙 ,放大光明, 0 九、 (,身下 ,能給予憶 現神通 隱沒其 為其説 能將諸 得 示現 出冷 0

(3)|吠陀 解 典 達 脱阿羅漢 天文地理 切根性 成無疑大阿 一切處緣佛三藏十二部經典 醫卜星相 |羅漢 神通變化 有無量變化 ,無所 不知 世間 此 阳 ]羅漢可 切名字 所 道

以上三種 阿羅漢修三念處 ,可破三種外道

復有六種 阿羅漢 由其種性優劣不同 分為以下六種

- (1)退法阿羅漢 遭遇種種逆境 即會退失果位 是最劣之種性
- (3)(2)思法阿羅漢 憂懼退失果位 恒思自害 而 入無餘涅槃
- 護法阿羅漢 能守護果位 而不致退失
- (5)(4)安住 法阿羅漢 指不退不進 安住其果位
- 堪達法阿 羅漢 能善修練根 而達不動法
- (6) 不動法阿羅漢 根性最殊勝 不退所得之法

定, 理 此六種阿羅漢 ,隨時得證,故稱不時解脱阿羅漢。 故稱時解脱阿羅漢。第六不動法阿羅漢則屬利根 前 五種皆屬鈍根,須待衣食、住處、 ,不待衣食等諸緣具足, 師友等諸緣具足 ,方證: 自解法 入滅盡

#### 間 請問法師 空 0 如何照見五蘊皆空? 《心經》 説 觀 自 在菩薩 行深般若波羅蜜多 時 照見五蘊皆

答 : 五. 講 刹那生滅,不得停住,便是行陰。歷歷不昧,了了分明,便是識陰 種種五陰 萬有三惡道、三善道、 取蘊舊譯為五陰 ,更加圓滿 心若滅時罪亦亡,心亡罪滅兩俱空 便是色陰 一念即是五陰,若能觀察無念, , 。覺知苦樂,領納在心,便是受陰。緣慮外境,於中想像,便是想陰。 切世間中,莫不由心造。」 ,由於積聚有為法,所以蓋覆真性故 , 即蓋覆真性故 四聖六凡,莫不由此造成。 ,新譯為五蘊, 便可照見五蘊皆空。古德説: ,是則名為真懺悔。」 又一念中,皆具五陰, 0 《華嚴經》説 即積聚有為故 五蘊諸法, 即是此義 猶如 公據此 ,如將二譯合起來 一念執著, 「心如工畫師 五種材料 「罪從心起將心 0 則五陰即是 執則成 宇宙

質可見 要將宇宙萬有歸納起來 , 有知覺之用。 \_\_ , 切諸法以五陰 不出色心二法 ,色是有形質礙之法, 六入、 十二處、 十八界 無知覺之用;心是無形 收無不盡 0 因

開合,故有廣略不同。解釋如下:

- 為迷心重 乃説五陰 迷色輕者,合色開心 ,合色法為色陰 ,開心法為受想行識 四陰 ,
- 為迷色重 十二處 , 迷心輕者 ,合心 開色 ,合心法為意根 , 開 色法為五根六 塵 説
- $\equiv$ 為色心二迷俱重者,心色俱開 五根六塵十一種,説十八界。 開 心法為意根與六識 成為七種 開 色法為
- 四 為色心二迷俱輕者,心色俱合 ,由法生故 ,種種心生。」 , 但説色心二法 ,所謂 由心生故 種種法

五陰即色受想行識·

色是障礙義 ,有變化義 ,五根和合 ,積聚成為身體 故名色陰

二、受是領納,六識與六塵相應而有六受,故名受陰

想是思想 意識與六塵相應,而成六想,故成想陰

四、 行是遷流 ,意識思想 ,諸法造作 ,善惡諸法 , 而有行陰 0

五 識是了別六種之識 於諸塵境 , 照了分別 故 成識陰

長短 他人不能修行 又為父母所養育。七、妄計我有五陰、六入、十二處、十八界。八、妄計我能修行, 計有我,我所之實。二、妄計眾緣和合,實有眾生。三、妄計壽者, 計我能令他生起罪惡 《大智度論》 0 四、妄計命根,連持不斷。五、妄計我能作一切事。六、妄計我能養育他人, 説:凡夫未見正道,於五陰等法中 。九、妄計我有手足,能有所作。十 十二、妄計我能受罪享福。十三、妄計我能造後世善惡業 , 生起十六知見:一 、妄計我能驅使他人。十一、 一期果報 於五陰 中

眼根 十四四 能見一切色相,妄計我是正見或是邪見。 妄計我能令他受諸苦樂果報。十五、妄計我有五根能知五塵。 十六、妄計我有

法無我 房屋 動轉 古德説 無法再分析便成空, 能了達六根由地水火風 轉之風大之中,何處能找到有個我?凡夫執迷不悟 皮肉筋骨 人,名字本是虚假 如科學家分析 ,不能説是我 ,是屬風大。而在髮毛爪齒之地大 ,即得人無我, : ,是屬地大。 四大本空 ,如果説它是我 ,妄執為我,其實色身,並非是我,祇是我的用具 ,由分子至原子 即得法無我,證菩提薩埵 , 涕唾膿血 證阿羅漢果。吾人由父母之軀體,四大假合而成五陰之身。若 五蘊非有 四大所成 ,大小便利 , 生老病死 ,由核子至電子 ,豈不令人捧腹大笑,色身亦復如是,若明五 四大復由色香味觸四微所成,四 ,涕唾膿血之水大 ',是屬' , 誰能 作主 ,攬取五陰實法為我, 水大。溫 由質子至中子,由粒子至夸克 0 猶 ,溫暖燥熱之火大, 暖燥熱 如 人身,有 ,是屬 微再加分析便成 , 猶如吾人 而成假 火大 髪毛 呼 0 爪 住的 名之 陰之 齒

識 , 有受陰 色身謀生計 要培養知識 才能作士 所以色受想行識 「皮包骨頭肉纏筋 要求享受 , 則有識陰 、農、工、 因此披星戴月 即是色陰 ,須想辦法 ,稱為五陰熾盛苦,五陰如同猛火所燒 。所以人出生後,必須要讀書,其目的不外乎求知識 顛倒 商、 色身不能獨立 凡夫認為身,至死方知非是我 一切工作,還得想主意然後方能享受,最終目的 終日為五蘊所困擾,如果不努力上進 則有想陰; , 有計劃 須賴衣食住維持生命 必須坐言起行 ,吾人常受痛 從前枉自用 則有行陰 因此要求享受 衣食住 精 苦。 神 古德有 便成問 謀生計 [無非為 有了 知

## (楞嚴經》 説:

- 色陰猶如瞪 知色陰虛妄 日發勞 , 亦復 如 是 則於虛空 別 見狂華 是諸狂華 非從空來 非 從 目 出
- 受陰猶如以二手相摩 知受陰虛妄 亦復 妄生澀 如是 冷 熱諸相 是諸幻觸 不從空來,

三、 想陰猶如談説酢梅 妄,亦復如是 口中 水出 , 如是酢説,不從梅生,非從口入 ,當知想陰虛

兀 ` 是。 行陰猶如波浪相 續 , 如是流性 不因空生,不因水有 當知行陰虛妄 亦復如

五 ` 識陰猶如以 亦復如是 瓶盛空運至他方 ,如是虛空 ,非彼方來 ,非此方入 ,當知識陰虛妄

為喻: 《大莊嚴經》 有五蘊喻 ,佛為摩竭陀國頻婆娑羅王説世間諸法 ,皆非堅實 以此五種

色如聚沫 色即是身 沫即水沫 因風吹水成聚,虛有相狀 瞬息歸空

受如水泡 ,受即領受, 水即浮漚 水因風動 忽而成泡 須臾即沒

 $\equiv$ 無實 想如陽燄 想即思想 陽燄即日光 , 其日如燄 , 游氣如水 渴鹿遠望如水 近見

四 ` 行如芭蕉 ,行即造作 ,芭蕉危脆 ,無有堅實,析不可得

五 識如幻事 五陰如拳 ,識是分別義 手掌放開 ,拳則消失,空有其名 幻即幻術 如 以幻巾為馬 無有其實 ,以草木變成人 五陰亦復如是 , 本無實體

、觀音經疏》説:若轉五蘊可成五分法身。

轉色蘊成戒身,眾生若能持戒堅固 能轉色蘊 , 而成戒身 ,身三口四得身清淨 , 成就戒體 無持無犯 ,

轉受蘊成定身,眾生若能修習無漏禪定 能轉受蘊,而成定身 即是觀練熏修 , 根塵泯淨 離諸散亂

- 轉想蘊成慧身 能轉想蘊 ,而成慧身。 ,即是無漏智慧,眾生若能悟諸妄想,皆是虛妄生滅 意地 明淨
- 四 轉行蘊成解脱身 蘊,而成解脱身 ,眾生若能不作諸業, 脱其纏縛, 煩惱斷盡得大自在 , 能 轉行
- 五 轉識蘊成解脱知見身,眾生若能照了識 自在照了 能轉識蘊而成解脱知見身。 心 , 當體即空皆是虛妄分別 ,無生智眼

# 五陰從何而來:

觀色陰 百骸 明暗 若將色陰照空 、通塞、 外徹山河大地 ,空見不分所致 甜淡 ,即得動靜二相,了然不生 ` 離合 , 則見本覺真心 , 乃堅固妄想 、生滅等相所起知見 ,五根六塵 以為其本 , 如觀世音解六結 。如明目人 猶如空華水月 十方洞開 破五陰 本非實有 從此 內徹五臟 不由 口

- 來往 心離 若將受陰照空 其形 無礙 , 如鳥出: 回觀受陰 , 即得聞所聞盡 籠 , 由於見聞覺知與四大交織所成 反觀其面 , 所聞之聲既銷 去住自由 得意生身, ,能聞之根亦盡 ,乃虛明妄想 隨意所到 , 無有能受所受 , ,身則便到 以為其本 0
- 本 觀想陰, 對五塵不起分別 若將想陰照空 「月過寒潭水無痕 想由塵顯 , 即得覺所覺空 , 觀見 ,竹葉掃階塵不動 ,覺由性生所致 ĺЦ 河大地 , 於覺明 猶如 離 0 塵無相 明 心 亦如 鏡照物 , 如去塵垢 青 離覺無性 物 山常不動 來照物 , 無復前塵虛妄影事 , 乃融通妄想 不留 白雲任去來 痕跡 , 以為其 所謂 , 五根 口
- 兀 若將行 本 猶 如 陽光 類生 陰照空 射進牆 ,生滅根元 隙 即得空所空滅 回觀行陰 從此披露 眾生生滅 於涅槃天 七識種子 業運常遷所致 將大明悟 狀似陽燄 , 萬里無雲 忽起忽滅 ,乃幽隱妄想 微細動相 如 以為其 晴空

五 心 , 若將識陰照空 觀識陰,性中相知,用中相背所致,乃顛倒妄想,以為其本 不生。此時身心世界,不復更有,應念化成無上知覺,如吠琉璃 ,根滅覺生 即第八識,對生言滅之滅,亦復俱滅,即將識陰照空 ,想陰照空,覺滅空生,行陰照空,而空所空滅時 即得寂滅現前,前面色陰照空,動滅靜生,靜滅 ,若明此理 ,內外明徹 根生,受陰照 , 仍有能滅之 ,便得俱空 , 口

滅,幻滅滅故,非幻不滅。」 《圓覺經》 説 「幻身滅故 ,幻心亦滅 與此相合,照見五蘊皆空。 ,幻心滅故 ,幻塵亦滅 幻塵滅故 幻滅亦

空有五種:頑虛空、斷滅空、析法空、體法空、妙有空。

頑虛空者 ,此是凡夫所執眼見之虛空,此空為頑空不靈,全無知覺

無果。經云 二斷滅空者 ,此空為外道所執,認為人死如燈滅,沒有前生與後世 「寧起我見如須彌山 ,不起空見如芥子許。 切皆空 無因

空 三析法空者 分析五陰、六入、十二處、 此得人空未見法空,了分段生死,證偏空涅槃 小乘聖人,分析因緣生法 十八界,而至於極微 ,六根為因 六塵為緣 分析 心而至於一 ,根塵. 相對 念 謂之析法 ,而生此

四體法空者 ,乃中乘聖人之觀法,了知色心當體即空, 雖知空是空 ,但未知空而不

觀世音照見五蘊皆空,即是妙有真空的境界 五妙有空者,是大乘之觀法,不偏於有 ,不偏於空 即是中道實相 又名第一 義空

若能照見五蘊皆空,便能五住究竟,二死永亡

五住究竟者:

是見愛住地 即三界分別見惑 ,意根對法塵分別 起諸邪見 住著三界

一是欲愛住地 即欲界思惑,五根對五塵境,生起貪愛心,而在欲界住著生死

離 三是色愛住地 0 即色界思惑,不了色界虚妄,享受禪悦為食,住著色界禪定, 不能出

定 四是有愛住地 ,不能出離 即 無色界思惑 ,不了此界虚妄,享受法喜充滿 ,有定無慧 住 於禪

盡 五是無明住地 0 即 根本無明 品數雖為無量 , 略分四十二品 , 初住至妙覺 始能斷

### 二死永亡者:

死 是分段生死 0 ,分即分限 ,段即形段 ,身有長短 , 命有壽夭,六道眾生皆有分段生

明如來 生死。 二是變易生死 唯有佛陀斷除五住煩惱 , 因移果移,名為變易 , 了脱二種生死 , 如初住為因 , 如觀世音照見 ,後住為果,三乘聖人 五蘊皆空 成過去正法 ,皆有變易

鏡智、 其體真實、常住 《大般若經》 如來藏性 又説 皆是同體異名 不變。又名: : 「若能照見五蘊皆空, 佛性 法性 五蘊即成實相 法身 涅槃 0 真性 實相是指萬有之本體 法界 真如 大圓

#### 五蘊就是:

- 空 色蘊是實相 身由心 想 投生父母 , 幻妄成相 實是般若真空 , 即幻色而 明真
- 真空 受蘊是實相 心想酸梅 口中 水出 ,受是六根幻受,實是般若真空 , 即幻受而明

- 三、 想蘊是實相 真空,即幻想而明真空 ,身隨心念所使, 有種種取捨屈伸等造作 ,相是緣思幻想,實是般若
- 兀 行蘊是實相, 幻行而明真空。 身上爪生髮長 , 心中念念不停,行是造作幻行 ,實是般若真空 即
- 五 ` **識蘊是實相,識是了別** 般若真空,即幻識而明真空,真空是實相 ,記憶不忘 ,如急流 水 ,流急不見 ,識是分別幻識 實是

永嘉禪師説: 。」以般若智 無明實性即佛性 ,照見五蘊皆空,無有一物,強名法身也。 幻化空身即法身,法身覺了 無 物 本源自性天真

# 問:請問法師,甚麼是「緣起性空」?

答 : 滅因緣 起 諸法因緣滅 物有榮枯成壞,人有壽夭窮通 人生緣起無自性 , 而生死集 ,佛大沙門説。 ,我佛大沙門 悟緣起的 , 其實無人亦無生 即空 ,常作如是説 0 , 而 生死滅 佛在世時 ,心識變化幻相現 ° 0 有説: 所謂 ,舍利弗聽馬勝比丘説 : 「若法因緣生 「天有晴雨 ,無住而生宇宙空。迷即空的緣 晦明 , 法亦因緣滅 : , 時有春夏秋冬, 「諸法因緣生, ,是生

世間法 ( 虚空無為、擇滅無為 老、 有五十一種 色法和心法 切有為法 故名無為法 無常 0 即是思維善惡等個別作用之心所法) 唯識家將宇宙萬有歸納成一百法,色法十一種 無不待緣起而建立 流轉等 非擇滅無為 有名無體 ,法是包括世間法 不與色法心法及心所法相應 受想滅無為、 ,不相應行法有二十四個 真如無為 出世間法、 , 不動 心法有八種 有為 無為 無為 法 無為法 法有六個 如生、 心所法 是出

而有 知, 法華經》 無一種法不待緣生緣起,緣起從因立名,緣生從果立名,所謂 ,心若無時 云 : ,則境亦無。」色心二法,從四緣生,四緣者: 「諸佛兩足尊,知法常無性 ,佛種從緣起,是故説 「境本無生 一乘 0 由此可 , 因心

因緣:六根為因,六塵為緣 氣為緣,方能生長 ,中生六識。植物方面,花草種子為因 , 水土陽光空

增上緣:六根對六塵時 ,助生六識。花草樹木,若加肥料 ,必定生長茂盛

等無間緣:前念已滅 , 引後念生,後念為前念因 ,前念為後念緣

四、所緣緣:思維必托六塵影像而生。

根攝一切法 《六根論》 一段食,二觸食 説 0 : 」色法生起,必假因緣與增上緣 「六塵是六根之影,六識是六塵之影,識發乎塵 ,三思食, 四識食 心法須具四緣方能生 塵出乎根 0 眾生復靠四食 ,是故六

六道眾生雖多,不出四生,皆從緣起:

胎生: 如人豬馬牛羊等 由父 ` 母 ` 己業三緣而生

卵生: 如雞鴨鵲鳥等 由父、 母 業 ` 暖 四 而 生

二、濕生:如蚊虻蠕動等,由業、暖二緣而生。

四、化生:唯業一緣而生。

緣而生 經說 「濕以 : 合感」 「胎因情有」 , 暖成為因,濕生為果。 ,愛情為因 ,胎生為果。 「化以離應」 「卵唯想生」 ,喜新為因 ,亂想為因 ,化生為果, ,卵生為果。 皆由因

眾生雖有胎 髮毛爪齒 皮肉筋骨 卵 濕 化四 是屬地大。 生, 皆由地 涕唾膿血 、 水 大小便利 ٠, 風 空、識六大聚集而成 ,是屬水大。 溫暖燥熱 如人有 是屬

體總相 空, 説:「莫道眾生性命微,一般骨肉一般皮。」又説:「我肉眾生肉,名殊體不殊 火大 科學家説:人身由九十多種元素所成,一切眾生,莫不從緣而生。 是屬空大。分別善惡好壞,是屬識大。所有眾生,包括十法界,皆具六大 0 呼吸動 ,是由六種緣生。 轉 是屬風大。 氣管空間、 眼空、耳空、鼻空、口空 以上所説眾生的身 咽喉空 ()。古德 0

《八識規則頌》説,八識亦有多緣所生:

眼識九緣生 , 即空 明 根 境、作意、 分別依 、染淨依 、根本依、 種子依

耳識 八緣生 , 即空 根 境 、 作意 、分別依 染淨依 根本依、種子依

鼻舌身三識七緣生 即根 境 作意、分別依 、染淨依 根本依 種子依

六識五緣生,即根、境、作意、根本依、種子依。

七識三緣生,即作意、根本根、種子依。

八識四緣生,即根、境、作意、種子依。

顯識作用,是有為法,必仗因托緣,缺一不能生。

燒成土 則有火出 大海火光常起,陸地江河常流 念不覺生空 汽車、桌子、櫈子種種器物等 氫和氧結合而成 水,如五金遇熱出水,火性上騰,水性下降,濕勝成海 有情眾生是眾緣所生 世 間 因絞成水 ,相融則成為水 , 有因 能所搖動成風 , 鹽是由鈉與氯構成,糖是由碳、 有 。因此則有依報世界 緣世間 , 無情色法亦是眾緣所生 ,如煉五金無不成汁 集 , 。如水勢劣火, , 堅固執著成地 有 無一不是緣生。就是山河大地亦是緣生,經說 因有緣滅世間 ,成住壞空相續不斷。 ,風地摩擦生火。」火蒸發光,光能生 結為高山, 。若土劣水 , 火由草木空氣和合燃燒而 氫和氧三種元素構造而 有 因有緣世 ,乾勝成地 由於山含水火, ,而成草木, 間 《阿含經》說: 滅 ,由於水火交發 又説 因含水土 山石相 成 成 0 如水由 「有因 : 如 擊,  $\overline{\phantom{a}}$ ,

得豎立 故彼有 ,除去其一,餘二必倒 此生故彼生,此無故彼 無 ,此滅故彼滅。」 如三蘆立於空地 展轉相: 依 而

法, 時。三、行走非兒童時。四、兒童非壯年時。五、壯年非老年時 三、軟肉。 有生住異滅 念念生滅故 上所説無論世出 必無自: 四、硬肉。五、肢節。胎外有五位:一、嬰兒非匍匐時 性 ,由於諸法無自性故不可常住。如人胎內有五位:一、 ,皆屬因緣 ,因自性有獨立、不變、常住三義,《大智度論》説:「有為法無常, 世法 ,無有自性。」山河大地有成住壞空,身體有生老病死 ,有為無為法,色法和心法,皆是因緣所生法 凝滑 。二、匍匐非行走 ,凡是緣生之 。二、瘡疱。 7,思想

無論動物 ,眾生由此五蘊積聚成為身體:一、色是障礙,變化義,五根和合積聚故名色蘊。 、受是領納 涕唾膿. 血 植 物、 、溫暖燥熱、呼吸動轉除去,何處有我存在?五蘊非有者,蘊是積聚之 ,六識與六塵相應而有六受。三、想是思想 鑛物沒有一樣可以獨立不變而常住。若將身上髮毛爪齒、 ,意識與六塵相應而成六 皮肉筋

之識 兀 於諸塵境 行是遷流 ,照了分別 ,意識思想諸法,造作善惡諸行 0 以上五陰 ,皆是虚妄 , 本非因緣 而有行蘊 0 非自 五. ` 識是了 別

人生宇宙以七相推究皆無自性,舉例樓房説明如下:

- 萬物 法 一相 樓房與鋼筋水泥 ,並非是我 。但是樓房不是鋼筋水泥 莫不皆然 ,我亦不是色心二法,故此不能説是一 如果不許異者,樓房即是鋼筋水泥 例 如五蘊與我不許異者 ,鋼筋水泥不是樓房,樓房 , 五 蘊 即 我 相 鋼筋水泥即是樓房 我即五蘊 如此 , 汽 車、 飛機 切
- 是樓房 樓房與鋼筋水泥亦不能説不異 事實不是如此 ,事實不是如此 ,二者不能説是一樣 故此不可說是不異 0 例 如五蘊 如你説是一 ,即是異相 亦不能 説與我不異 , 因為樓房不是鋼筋水泥 鋼筋 水泥是多種性 因為五蘊是多 樓房亦 亦 筋 水泥 不

- 我 既無樓房 既稱為樓房 ,説是五蘊積聚而成,身體亦不可得 。例如我非五蘊,既稱是我,即不應是五蘊,如無五蘊,亦無有我 ,説鋼筋水泥等是樓房之材料亦不可得 ,即不應有鋼筋水泥等器材,如無鋼筋水泥等器材 ,汽車、飛機一切萬物,莫不皆 亦無樓房可得 ,既無有
- 四 我 如果無有一座樓房説依鋼筋水泥等而成樓房 ,説我依於五蘊而有,能依相亦不可得 能依相亦不可得 例 如 既無實在自
- 五 既無 為五蘊所依, 破它彼此互有 一座實在樓房為鋼筋水泥等所依 所依相亦不可得,當知第四第五兩項是破能依所依有實在相 ,所依相亦不可得 例如 既無 一個實在自我
- 六 並非鋼筋水泥亂七八糟堆積一 **積一處,亦不可以説有我** 處 可成一座樓房 因積聚相不可得 例如五蘊堆

七 如説鋼筋水泥等積聚一處後, 如五蘊積聚一處後 ,説是有我 有某種形狀出 , 亦不可得 現 説是 座樓房而形 相不可 例

假 例 如 0 = 樓房之依報有三假 樓房待非樓房 ,即相待假 : ` 鋼筋水泥所成 即 因成假 0 時節遷移改變 即相續

位 身體之正報也有三假: 即相續假。三、 以身待餘非身,即相待假 先世行業托生父母 即 因 [成假 0 胎內 五位 胎 外五

斷 一念生起也有三假: 即 相續假 0 三、 心待餘非心 、意根對法塵生一 ,知有此 切法, 心 即 相待假 即因成假 0 前念滅後念生相續不

非言説相 知一 涅槃是至高無上,我説它也是空。 切諸法 ,非名字 如 相 幻如化 ,非心緣相 ,皆從緣生 寒山 由此 . 説 : 無有自性 可知, 「無物堪譬喻 空即是真理 ,無我我所 ,教我如 ,此真理必須要親證 當體即空。 何説 0 古德説 如生盲問

信論》説: 明白緣生性空之理,可與十方諸佛等量齊觀 牛乳是甚麼顏色,答説 「一切諸法,唯依妄念而有差別,若離心念,則無一切境界之相。 : 「如貝、如粥沫、如雪、如白鶴。」此盲人完全未明。 若能 **愈**起

#### 問: 請法師開示, 基麼是 「四科七大即如來藏」 ?

答 : 四科即是五陰、六入、 應供、正徧知、 明行足、善逝世間解 十二處、十八界。 、無上士、 如來是佛十種通號之一, 調御丈夫、 天人師 十種通號即是: 佛 世尊 0 如

如來有三種·

一是法身如來, 偏一切處,無處不在,而無有異為如**,** 不動而至為來。 《金剛經》

説:「無所從來,亦無所去,故名如來。」

眾德悉圓,故名如來。 二是報身如來,光明徧照 內以智光, 照真法界, 外以身光 , 照應大機 ,諸惑淨盡 ,

三是應身如來,隨機普現,說法利生 \_ 八相成道,即是應身如來 0 《成實論》 説 : 「乘如實道,來成正覺,故名

七、轉法輪。 八相就是: 八 ` 降兜率 、入涅槃 入胎。三、 住胎 0 四 ` 出胎 0 五. ` 出 家 0 六 成道

如來藏者,真如在煩惱中 , 謂之如來藏 真如出 煩惱 ,謂之法身。 如來藏有五種義:

- 如來藏 ,藏即含藏義,真如法性之體 , 不離眾生色心 ,具足染淨諸法
- 染污。 自性清淨藏 ,眾生自性清淨 ,從無始來,三智四德,具足無缺 煩惱垢纏 ,不能
- 三、法身藏,聖人清淨法身,為恆河沙功德所依止。
- 四、 出世間上上藏 ,聖人已得無量勝妙功德 能超二乘及諸菩薩
- 五. 法界藏 本 體性本來自有 ,法界之理 , ,外持一切染污有為 不待 因緣 , 切眾生本具此性 內含一切恆河沙性德 , 性即是心 , , 性即宇宙萬有之 心即是佛 佛即

是法 心 ,大地無寸土 0 天真自性 ,三界無別法 本無迷悟 , 盡十方虛空界 , 唯是一心作 0 , 是我 心 體 0 古人説 若人識得

德, 藏清淨法身之體,故説此九種譬喻 為無明煩惱纏縛 《寶性論 具足諸法 説 , 包含萬象 ,不得自在 如如 來藏有九喻 0 諸佛證此 。佛令眾生修行一切善法 0 藏 如來藏即是眾生本源清淨心地 心 , 利益群生 ,應用無盡 斷除無明煩惱 , 眾生迷此藏 , 諸佛 顯出自在 法身之果 心 來

- 菱華中 萎華佛身喻 功德莊嚴如 來藏身 0 萎即枯槁 為 無明煩惱所蓋覆 ,萎華譬無明煩惱 , 而 , 佛身譬. 不能見 如來藏 0 論説 , 眾生煩惱身中 「功德莊 嚴佛 本有 住 在
- 其用 巖蜂淳 逆, 則生瞋害 論説: 蜜喻 0 巖蜂譬煩惱 上妙美味蜜 切眾生如來藏中 ,為群蜂圍遶 淳蜜譬如來藏 具有功德法味 0 蜂為人所觸 而為無明瞋恚所 則放毒螫 纏繞 人為境所 不得

- 糠檜梗米喻 ,不得受用。論説: 0 穀皮檜糠之粗者譬煩惱, 「穀實在檜中 無人能受用。 梗米譬如來藏, 如來藏隱在眾生無明癡暗
- 四 糞穢真金喻 中,如人遺棄真金於糞穢之內。論説: 糞穢譬煩惱,真金譬如來藏,眾生飄流三界,迷失如來藏於煩惱 「如人行遠路,遺金糞穢中。
- 五 ` 貧家寶藏喻。貧家譬眾生,寶藏譬如來藏,一切眾生無明煩惱身中, 藏,貧人雖有寶藏,為地所覆而不能見。論説:「譬如貧人舍,地有珍寶藏 而 有 如
- 六 菴羅內實喻 種子,安住不動。論説:「如種種果樹,子芽不朽壞。」 。果譬煩惱妄惑,內實譬如來藏,眾生煩惱妄惑中 而有如來藏菩提
- 七 纏覆 弊衣金像喻 ,墮在生死道中。論説: 。破垢之衣譬煩惱 「弊衣纏金像,在於道路中 ,金像譬如來藏,如來藏清淨法身 0 , 為無明垢衣所
- 八 貧女貴胎喻 貧女譬無明煩惱 貴胎譬如來藏 如來藏在眾生無明煩惱中 而不

能見。論説:「譬如孤獨女,身懷轉輪王。

九 焦模鑄 見 0 論說 金 喻 0 如人鎔真金 焦土譬煩惱 ,鑄在泥模中 鑄金譬如來藏 , 如來藏在眾生無明煩惱中 而 不能

既返源 機歸寂然,諸幻成無性 陰、六入、十二處、十 其他經論 ,六根成解脱, 多講五陰、 八界,成為四科 十二處、十八界,稱為三科 如世巧幻師, 如木偶戲 , 因緣和合 0 因為二十五圓通中重視根性 幻作諸男女 ,虛妄有生 ,雖見諸根動 唯 《楞嚴 因緣別離 經》 加入六入 要以一機 所謂: 虚妄名滅 抽 即五 根 息

現在再講六入、十二處、十八界、七大即如來藏。

六入為甚麼稱如來藏?細説如下:

眼為甚麼能見?因有明暗二種妄塵 暗來不見 若因暗來 明則不見。若從根生 若離明暗 畢竟無體 必無明暗 分析 單眼 眼見,若因明 不能生見

緣 緣,則眼不能有所見。眼見是依他起性,幻妄成相,若執實有 從空來, 染淨所依 有如見繩誤以為蛇。若知徧計執性本空,即是圓成實性 。使心驚覺,趣所緣境。⑹分別依。第六意識分別前境。⑺染淨依 離開 眼見有九 暗相 。(8)根本依。第八識為前七識所依。(9)種子依。諸識各有種子 應見其面 元種緣 : 0 (3) 根緣。 明、暗 (1)空緣。根境相去有空間,無物障礙。 為八識所依之根。4境緣。與能緣識為所緣 、根、空,皆是眼見之緣,不能生起見性。 (2) 明緣。 ,則成徧計執 0 有日 0 第七識為 如離九 (5) 唯 識家 作意 性

聞 來, 聞。若執實有 境緣、作意緣 耳為甚麼能聽?因有動靜二種妄塵,若離動靜,畢竟無體 0 若從空來 則不能聞靜。若從靜來,則不能聞動。若從根生,必無動靜 、分別依、染淨依、根本依、種子依。如離八種緣,則耳不能有所 ,何關汝耳。唯識家説:耳聞有八種緣,八種緣即是空緣、 ,則成徧計執性,若知徧計執性本空,即是圓成實性 。分析 耳聞 ,單耳不能生 ,若從動

緣、分別依 從空生, 鼻為甚麼能嗅?因有通塞二種妄塵,若離通塞,畢竟無體 有 來,塞則嗅滅 則成偏計執性,若知偏計執性本空,即是圓成實性 何關汝鼻 、染淨依、根本依及種子依。若離七種緣 如因塞有 0 唯識家説:鼻嗅有七種緣,七種緣即是根緣 ,通則無嗅。若從根生,必無通塞, ,則鼻不能有所嗅。 0 單鼻不能生嗅 分析鼻嗅 境緣 若以 若執實 作意

四 從空出 若執實有 舌為甚麼能嚐? 淡則知滅 , 何關汝舌。唯識家説:舌嚐有七種緣,若離七種緣 ,則成徧計執性。若知徧計執性本空, 0 若從淡出 因有甜淡二種妄塵, 甜則知滅 。若從舌生,必無甜淡 若離甜淡,畢竟無體 即是圓成實性 0 單舌不能 分析舌嚐 則舌不能有所 知味 ,若從甜 嚐 0

五 從空來 身為甚麼能觸 離當 何關 應滅 汝身。 0 5 若從離來, 因有離合二種妄塵 唯識家説:身覺有七種緣,若離七種緣 合當應滅。 離彼離合 若從身來, 畢竟無體 必無離合 單身不能生觸 分析身觸 則身不能有所覺。 若合時

若執實有 則成編計執性 0 若知徧計執性本空,即是圓成實性

六 從空生,何關汝意。唯識家説:意想有五種緣,五種緣即根緣,境緣 意為甚麼能想? 根本依及種子依,若離五種緣,則意不能有所想。若執實有 來,滅時應無 知徧計執性本空 。若從滅有 ,即是圓成實性 因有生滅二種妄塵, ,生即滅無。若從意出 若離生滅 ,畢竟無體 ,離此生滅,單意不生思想。若 0 ,則成徧計執性 分析意想,若從生 ,作意緣, '。若

説如下: 十二處為甚麼稱是如來藏性?由於根、塵二者,互相依賴 ,若離其一 , 兩者俱空。 細

消滅 分析眼 見,二處虛妄,本是如來藏性 0 歌與色處 若眼生色相,見空非色, 從何而來。 色生眼見?眼生色相?若色生眼見 色應消滅。是故見與色相 ,俱無處所 ,觀空非色 即色與 見應

- 音聲 鼓 分析耳與聲處 應不俱聞 俱無處所 若無來往 從何而來。 ,即聽與聲 亦應無聞。 ,二處虛妄 耳往聲處?聲來耳邊?若耳往彼聲處 若聲來汝耳邊,他人不應有聞 ,本是如來藏性 同 時撞 鐘撃 聽與
- 分析 煙 俱無處所 ,然煙未來汝鼻 鼻與香處 ,即嗅與香 從何而來 , ,二處虛妄,本是如來藏性 如何鼻能聞香。若生於汝鼻, 0 此香生於檀木? 生於汝鼻?若生於木 應從鼻出香。是故香鼻與聞 因 聞燒木之
- 四 分析舌與味處 二處虛妄 多味。若生於食 ,本是如來藏性 , 從何而來。 食非有識 此味生於舌中?生於食中? , 怎能知味。 是故舌味與嚐 若生於汝舌 倶無處所 , 即 一舌不能 嚐 與味 知
- 五 分析身與觸處 妄 有二身。若是一 本是如來藏性 從 何 而來 觸則 無在 如 0 以手摩頭 是故覺觸與身 能為在手?為復在頭?若各各有 俱無處所 即身與觸 二俱虛

六 ` 分析意與法處 別有方所 妄,本是如來藏性 ,即同他心量。是故當知 ,從何而來。此法即心所生?離心別有?若心所生, ,法塵與心 ,俱無處所 ,即意與法 則應非塵,若 ,二俱虛

識 , 界 十八界為甚麼稱如來藏?六根因緣六塵,中生六識 真性自顯 自不成立 。細説如下 ,如三間屋拆去兩牆, 左右兩屋, 亦自不成 ,識為其要,若破 ,實則根塵兼破 其識 根 破其妄 塵二

- 藏。 滅,云何知空。是故眼色為緣,生眼識界,三處都無,本是緣生性空 色為界?若因眼生,既無色空,單眼不能生識。若因色生,空無色時 分析眼色識界 。眼色為緣,生於眼識。 此識因眼所生, 以眼為界? 因色所生 , 汝識應 即 如來 以
- 分析耳聲識界 聲所生,以聲為界?若因耳生,外無動靜 ,從何而來。耳聲為緣,生於耳識 ,耳不能知。若生於聲 。此識因耳所生 則不關聞 以耳為界? 是 因

故耳聲為緣 ,生耳識界,三處都無 , 本是緣生性空 , 即 如 來藏

- 汝無關 香所生, 分析鼻香識界 0 是故鼻香為緣,生鼻識界,三處都無 以香為界?若因鼻生,鼻乃肉形 , 從何而來 0 鼻香為緣 , 生於鼻識 ,身知屬觸 ,本是緣生性空, 0 此 識因鼻所 , 以香為知 生 即 , 如來藏 知自屬香 以鼻為界? 與 因
- 匹 汝無關 味所生, 分析舌味識界 是故舌味為緣,生舌識界,三處都無 以味為界?若因舌生,五味不來,自嚐其舌 ,從何而來。舌味為緣, 生於舌識 ,本是緣生性空, 0 此識因舌所生 ,為甜為苦 即 0 , 若因味 如 以舌為界 來藏 生 與 因
- 五 觸所生 藏 分析身觸識界 不生識 以 %觸為界 0 從何 是故 ?若因身生 而來 身觸為緣 0 身觸為緣 生身識界 必無離合 生於身識 單身不能生識。 三處都無 0 此識因身所生 , 本是緣生性空 若因 麗生 以身為界? 必無汝 即 如 來 因

六 ` 分析意法識界 故意法為緣,生意識界,三處都無,本是緣生性空,即如來藏 法所生,以法為界?若因意生,離緣無思。若因法生,離開色空 ,從何而來。意法為緣,生於意識。此識因意所生 , 終無所得 以意為界?因 是

生, 為甚麼稱七大是如來藏?因為地、水、 因緣別離 ,虚妄名滅,事待緣起,緣生性空,本是如來藏,妙真如性 火、 風 空 見、識,均是因緣和合 0 , 細説如 虚妄有

- 相 ? 分析 然 核子、中子、質子、微子 ,周徧法界,隨眾生心,應所知量,宇宙萬有,不過循業發現而已 色猶可析 地大,緣生性空。以科學分析物質,最小單位是分子,再將分子析成 ,成為虛空,空如何能合成色相?溯其根源,地大之性, ,便成為空。物質分析,既能成空,虛空定能出生色 清淨本 原子
- 分析水大 水若從空來,空性無邊,水當無際,若從機來,機應出水 ,緣生性空。水性不定,流息無恆 ,如抽濕機 , \_\_ 。溯其根源 日 一夜抽 一桶水 水大之 此

性 已 清 淨 本然 , 周徧 法界 , 隨眾生心 應所 知量 宇宙萬有 不 過循 業發現而

- 分析 現而 火大之性 鏡應融化 火大 己。 清淨本然 火從艾來 緣生性空 0 火性無我 周編法界 何藉日鏡 , 火從日來 寄於諸緣 隨眾生心 , 大地林樹 有如 應所知量 執鏡 , , 日前 宇宙萬有 皆應焚燒 求火 0 溯其根 火從鏡 不過循業發 源 來
- 匹 界 住 分析風大 風應常生 隨眾生心 , 緣生性空 , ,若扇出 應所 知量 0 風 風 性無體 ,宇宙萬有 , 風藏 何處 動靜 0 溯其根 不過循業發現而 不常 如風扇 源 風大之性 風 己 , 此風從空 清淨 本然 空性常 周 編法
- 五 之性 虚空 分析 空大 ,若因土 清 淨本然 ,緣生性空。 出 , 周徧法界 應見空入 空性 無體 , , 若因鑿出 隨眾生心 , 因色顯發 , 應所 不應出土 , 知 有如鑿井求 量 , 應出虛空 宇宙萬有 水 出土 0 溯 不過循業發現而 其根源 尺則 ,空大 有 一尺

二四

E

六、 無生滅 分析見大,緣生性空。此見若與明暗及虛空是一體者,明來暗去 離 明暗及虚空 , 如 何能成一體 , 此 |見原同龜毛兔角 ,若非一體 ,汝離明暗及與虛空分析 0 溯其根源,見大之性 ,清淨本然 見性 ,暗來明去 , 作何形相 ,周徧 , 若 , 見 法

界

,隨眾生心

,應所知量,宇宙萬有,不過循業發現而已。

七 從何發 分析 與虛 宙 萬 有 空 識大,緣生性空。識性無源 , 0 ,不過循業發現而 溯 原 無汝見 其 (根源 ,從何發識 ,識大之性 Ē 。若生於相 , 清淨本然 ,由於六 種根塵妄出 ,周徧法界 ,明暗不見 ,此識如生於見 ,隨眾生心 ,亦無色空 ,應所知量 , 彼相尚 , 若 無明暗 無 , 宇 , 識

以上內容,取材於《首楞嚴經》。